

الدُّكْتُور

عَبْدُ الرَّزَاقِ السِّنْهُوْرِي

إِسْلَامِيَّةُ الدَّوْلَةِ

وَالْمَدِينَةِ

وَالْقَانُونِ

دِمْحَمَد عَمَّارَة

دَارُ السِّلَامِ

الطباعة والنشر والتوزيع والترجمة



الْإِكْوَنِيَّةِ عَبْدُ الرَّزَقِ السِّنِهُورِيِّ

إِسْلَامِيَّةُ الدَّولَةِ وَالْمَدِينَةِ وَالْقَانُونِ

تألِيفُ

دُرْمُحَمَّد عَبْرَة

ذَرَّالسِّلَامِ

للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة

### بطاقة فهرسة

فهرسة أئمـة النـشر إـعـادـة الـبـيـة الـمـصـرـية الـعـامـة لـدارـ الكـتب وـالـثـانـقـ القـومـيـة - إـدـارـة الشـفـونـ الفـتـنـيـة

- عمارة ، محمد ، ١٩٣٤ .  
 الدكتور عبد الرزاق السنهوري : إسلامية الدولة والمنية  
 والقانون / تأليف محمد عمارة ، - ط ١ . - القاهرة :  
 دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة ، [٢٠٠٨] .  
 ٢٣٢ ص ٢٤٤ سـم .  
 تـذـكـر ٤ ٦٩٠ ٣٤٢ ٩٧٧  
 ٩٢٣,٣  
 ١ - الاقتصاديون .  
 ٢ - الإسلام والاقتصاد .  
 ٣ - السنـهـوريـ ، عبدـ الرـزـاقـ ، ١٨٩٥ - ١٩٧١ .  
 ٤ - العنوان .

### كتافة حقوق الطبع والنشر والترجمة محفوظة

#### للنشر

دار السلام للطبع والنشر والتوزيع والترجمة  
 لصاحبها

عبدالغفار محمود البكار

#### الطبعة الأولى

١٤٣٠ هـ - ٢٠٠٩ مـ

### دار السلام

لـطـبـاعـةـ وـالـشـرـوـتـ وـالـتـوزـيعـ وـالـتـرـجـمـةـ

٢٠٠٢

تأسـستـ الدـارـ عـامـ ١٩٧٣ـ وـحـصـلتـ علىـ جـائـزةـ أـفـضلـ نـاـشرـ لـتراثـ الـلـاءـةـ أـعـوـامـ مـتـالـيـةـ ١٩٩٩ـ ، ٢٠٠٠ـ ، ٢٠٠١ـ هيـ عـنـ الجـازـةـ تـورـيجـاـ لـمـقـدـ ثـالـثـ مـضـىـ فيـ صـنـاعـةـ النـشـرـ

جمهورية مصر العربية - القاهرة - الإسكندرية .

الإدارة : القاهرة : ١٩ شارع عمر لطفي موزا لشارع عباس العقاد خلف مكتب مصر للطيران  
 عند الحديقة الدولية وأمام مسجد الشهيد عمرو الشريبي - مدينة نصر  
 هاتف : ٢٢٧٤١٥٧٨ - ٢٢٧٠٤٢٨٠ - ٢٢٧٤١٥٧٨ (٢٠٢) فاكس : ٢٢٧٤١٧٥٠ (٢٠٢) .

المكتبة : قرع الأزهر : ١٢٠ شارع الأزهر الرئيسي - هاتف : ٢٥٩٣٢٨٢٠ (٢٠٢) .

المكتبة : قرع مدينة نصر : ١ شارع الحسن بن علي مفتوح من شارع علي أمين امتداد شارع  
 مصطفى النحاس - مدينة نصر - هاتف : ٢٤٠٥٤٦٤٢ (٢٠٢) .

المكتبة : قرع الإسكندرية : ١٢٧ شارع الإسكندر الأكبر - الشاطبي بحوار جمعية الشبان المسلمين  
 هاتف : ٥٩٣٢٢٠٥ فاكس : ٥٩٣٢٢٠٤ (٢٠٣) .

بريد ميلدي : القاهرة : ص.ب ١٦١ الغورية - البريد البريدي ١١٦٣٩

البريد الإلكتروني : info@dar-alsalam.com

موقعنا على الإنترنت : www.dar-alsalam.com

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## فِهْرِسُ الْمُحْتَوَىاتِ

|     |                                                                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥   | تقديم                                                                                                  |
| ١٣  | بطاقة حياة                                                                                             |
| ١٥  | ١- الميلاد.. والنشأة.. والتعليم                                                                        |
| ٢٠  | ٢- العمل بالنيابة والتدريس.. والمشاركة في ثورة سنة ١٩١٩ م<br>(سنوات: ١٩١٧ - ١٩٢١ م)                    |
| ٢٣  | ٣- الابتعاث إلى فرنسا (سنوات: ١٩٢١ - ١٩٢٦ م)                                                           |
| ٣٠  | ٤- العودة إلى مصر.. والتدريس بكلية الحقوق.. والإنتاج الفكري<br>والنشاط العلمي (سنوات: ١٩٢٦ - ١٩٣٥ م)   |
| ٣٧  | ٥- الرحلة الأولى إلى العراق.. (١٩٣٥ - ١٩٣٦ م)                                                          |
| ٣٩  | ٦- العودة إلى مصر عميداً للحقوق.. والعمل بالقضاء.. والمحاماة..<br>وزارة المعارف (سنوات: ١٩٣٦ - ١٩٤٣ م) |
| ٤٦  | ٧- الرحلة الثانية إلى العراق.. وسوريا لوضع القوانين المدنية<br>(ستي: ١٩٤٤، ١٩٤٤ م)                     |
| ٤٩  | ٨- ولاية وزارة المعارف.. ومجلس الدولة (سنوات: ١٩٤٥ - ١٩٥٤ م)                                           |
| ٦٣  | ٩- الوفاق.. والشقاق مع ثورة يوليو (سنوات: ١٩٥٢ - ١٩٧١ م)                                               |
| ٧٧  | ثبت، بأعمال السنهوري القانونية والفكيرية                                                               |
| ٨٣  | الوجه الإسلامي لعصرية السنهوري:<br>نهج هذه الدراسة                                                     |
| ٨٥  | نهج هذه الدراسة                                                                                        |
| ٨٩  | في الإيهان بالله                                                                                       |
| ٩٠  | هيئة الأمم الإسلامية                                                                                   |
| ١٢٠ | الإسلام: دين ودولة.. دين الأرض ودين السماء                                                             |

|     |                                |
|-----|--------------------------------|
| ١٣١ | المدنية الإسلامية              |
| ١٤٥ | إحياء الشريعة الإسلامية        |
| ١٨٩ | تجديد الفقه الإسلامي           |
| ١٩٧ | - وأخيراً                      |
| ٢٠٣ | الفهارس                        |
| ٢٠٥ | أولاً: فهرس الآيات القرآنية    |
| ٢٠٥ | ثانياً: فهرس الحديث الشريف     |
| ٢٠٦ | ثالثاً: فهرس المذاهب والفلسفات |
| ٢٠٧ | رابعاً: فهرس الأعلام           |
| ٢١٤ | خامساً: فهرس الكتب والمطبوعات  |
| ٢٢٢ | سادساً: فهرس الأسعار           |
| ٢٢٧ | سابعاً: فهرس المصادر والمراجع  |

\*\*\*

## تقدير

منذ متصف ستينيات القرن العشرين.. بل ومنذ كتابتي لما كتبت عن عبد الرحمن الكواكبي (١٢٧٠ - ١٣٢٠ هـ / ١٨٥٤ - ١٩٠٢ م) وأنا طالب بكلية دار العلوم، جامعة القاهرة - في النصف الثاني من عقد الخمسينيات - آمنت أن إحياء تراث أعلام علماء مدرسة الإحياء والتجديد الإسلامي - من رفاعة الطهطاوي (١٢١٦ - ١٢٩٠ هـ / ١٨٧٣ - ١٨٠١ م) إلى جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ / ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م) إلى محمد عبده (١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م) إلى الكواكبي.. إلى علي مبارك (١٢٣٩ - ١٣١١ هـ / ١٨٢٣ - ١٨٩٣ م) ورشيد رضا (١٢٨٢ - ١٣٥٤ هـ / ١٨٦٥ - ١٩٣٥ م) .. إلخ.. إلخ - هو بمثابة التوجيه لعقل الأمة وأنظار صفوتها الفكرية نحو منابع المشروع الحضاري النهضوي الكفيل بإخراج هذه الأمة من متاهة فكريات ونظريات التغريب والاستلباح الحضاري.. وإخراجها أيضاً من مستنقع التقليد والجمود.. أي: من شقى التقليد الأعمى: تقليد الغرب، وتقليل عصر التراجع في تاريخنا الحضاري.

ففي تراث أعلام هذا التيار الإحيائي التجديدي نقاط الانطلاق، والمعالم الأساسية لمشروع حضاري نهضوي، فيه تواصل الروح الحضارية الأصولية الإسلامية السارية في ضمير الأمة ومدنيتها وتاريخها وثقافتها.. وفيه - كذلك - استشراف فقه الواقع الذي عاش فيه هؤلاء الأعلام.. وفيه - أيضاً - التطلع إلى المستقبل الذي تستعيد فيه الأمة الإسلامية مكانتها الطبيعية في إمامنة الأمم وطليعة الحضارات.

وعلى هذه المعالم الأساسية، في هذا المشروع الحضاري، يجب أن يكون البناء.. والإضافة.. والتطوير.

ولقد حققت - بحمد الله وعونه - إنجازاً متميزاً بإحياء وتحقيق ودراسة تراث كوكبة من هؤلاء الأعلام، الذين عاد تراثهم إلى الفعل والتأثير في حياتنا الفكرية والثقافية المعاصرة من جديد.

\*\*\*

واليم.. والجدل يتزايد حدة حول «هوية القانون» الذي تخثار لتنظيم وحكم الواقع الحياني الذي نعيشه ونتطلع إليه - وهو الجدل الذي يدور بين دعوة «أسلمة الفقه الحديث

والقانون المعاصر »، ودعاة « استعارة فلسفة القانون الوضعي الغربي ».. هذا الجدل الذي أحدث ويحدث صدعاً في عقل النخبة، أدى إلى تبديد طاقاتها..

لا أجد أفضل ولا أقدر على حسم هذا الجدل، والحكم في هذا التزاع، من قاضي مصر الكبير، ومشروعها الأبرز، وأعظم فقهاء الأمة في القانون الحديث والمعاصر، الدكتور عبد الرزاق أحمد السنهوري باشا (١٣٩١ - ١٨٩٥ هـ / ١٢١٣ - ١٩٧١ م).. إمامته في القانون الحديث قد انعقد عليها إجماع فقهاء وقضاة وأساتذة هذا القانون الحديث - عرباً وMuslimين وأجانب - وإمامته في الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي - وهي التي يجهلها الكثيرون - والتي سيكشف هذا الكتاب عن معالمها وحقائقها.. هذه الإمامة في هذين الميدانين، هي التي ترشح السنهوري ليكون أقدر وأعدل القضاة في هذا التزاع المحتدم حول « هوية القانون » الأسباب لحكم واقع العرب والمسلمين.

فأهل القانون العصري قد توجوا السنهوري إماماً لفقهاء القانون الحديث... وأكبر وأهم الدول والحكومات العربية قد عهدت إليه ببناء صرح القوانين المدنية الجديدة والدساتير الحديثة فأنجزها.. أما فقهاء القانون في أوروبا وخاصة في إنجلترا وفرنسا فإنهم أدركوا - وخاصة الذين جعوا منهم بين فقه القانون الغربي وفقه قوانين الشريعة الإسلامية - أدركوا رسوخ قدم السنهوري في الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي، فأطلقوا عليه لقب « الإمام الخامس » إشارة إلى إمامته في هذا الميدان بعد الأئمة العظام للمذاهب الإسلامية الأربع: أبي حنيفة (٦٩٩ - ٨٠ هـ / ١٤٠ - ٨٠ م) ومالك (٩٣ - ١٧٧ هـ / ٧٩٥ - ٧١٢ م) والشافعي (١٥٠ - ١٥٠ هـ / ٧٦٧ - ٨٢٠ م) وأحمد بن حنبل (١٦٤ - ٢٤١ هـ / ٧٨٠ - ٨٥٥ م).. أطلقوا عليه هذا اللقب، منذ مرحلة دراسته للدكتوراه بفرنسا في منتصف عشرينيات القرن العشرين، والتي أنجز فيها رسالتين للدكتوراه - من جامعة ليون - إحداهما في القانون المدني، والثانية في فقه الخلافة الإسلامية، كعصبة أمم إسلامية، تقوم على المدنية الإسلامية والشريعة الإسلامية، والتتجديد لتراث الأمة في فقه المعاملات، مع دبلوم من معهد القانون الدولي بجامعة باريس<sup>(١)</sup>.

(١) وليس معنى ذلك أن السنهوري أفقه من أصحاب وأتباع الأئمة الأربع.. وإنما معناه أنه المجدد - بمنهاج جديد - لفقه هذه المذاهب، مقارناً بالقانون الحديث.. فهو صاحب مذهب جديد في الفقه الإسلامي، وإمام العصر الحديث.

لقد أدرك فقهاء القانون الأوربي في السنوري - منذ فجر حياته العلمية - حامل رسالة تجديد الفقه الإسلامي، وبعث المدينة الإسلامية، وبناء النهضة الشرقية.. فغلقوا عليه الآمال - كفقهاء قانون - في بعث وتجديد الدراسات الفقهية الإسلامية، وذلك لإنماء المنظومات القانونية العالمية، عندما تقارن بالفقه الإسلامي الجديد.

وحل السنوري هذه «الرسالة - الحلم» .. وعبر سنوات حياته الخصبة - التي قاربت الثمانين عاماً - أنجز الرجل ما لم ينجز عظيم من علماء الجيل الذي عاش فيه.

فهو عندما وضع القانون المدني المصري - ومراعاة لارتباط القانون المصري بالقانون الفرنسي منذ القرن التاسع عشر .. وللقيود الاستعمارية والامتيازات الأجنبية التي كانت تحول دون الاستقلال القانوني لمصر - قد جعل مصادر هذا القانون المدني:

١- القانون الغربي.. وخاصة في صياغاته المتقدمة وتقنياته المضبوطة.

٢- والقضاء المصري.. الذي أرسى الكثير من التقاليد والمبادئ التي احتملت إلى العرف والواقع .. والشريعة الإسلامية.

٣- والشريعة الإسلامية.. وتراث فقه المعاملات الإسلامي.

فخطا بذلك خطوة كبيرة نحو هدفه وحلم حياته: أسلامة القانون.

فلياً وضع القانون المدني العراقي والسوسي واللبي .. والقوانين الكويتية ، اقترب أكثر.. ونبض أكثر في اكتشاف أبعاد وإمكانات الفقه الإسلامي .. وأعانه على الاقرابة الأكثر من أسلامة هذه القوانين ذلك الارتباط التاريخي بين قوانين تلك البلاد والفقه الإسلامي، مثلاً في «مجلة الأحكام العدلية»، التي قُنِّت فيها الدولة العثمانية فقه معاملات المذهب الحنفي منذ سنة (١٢٨٦هـ / ١٨٦٩م) .. فجعل السنوري مصادر القوانين المدنية الحديثة التي وضعها لهذه الأقطار:

١- الشريعة الإسلامية.. ممثلة في مجلة الأحكام العدلية؛ وفي كتاب «مرشد الحيران»، الذي قُنِّ في الفقيه والقانوني الفذ محمد قدرى باشا (١٢٣٧ - ١٣٠٦هـ / ١٨٢١ -

---

= وإذا كان فقهاء الغرب من الأوربيين وال المسلمين المتحضرين في الشريعة الإسلامية بالجامعات الغربية - وخاصة الإنجليزية - قد أطلقوا عليه لقب «الإمام الخامس» فقد أطلق عليه علية العراقي لقب «الفقيه الإمام» .. أما في المجتمع اللغة العربية فقد أطلق عليه لقب «شافعي الزمان».

١٨٨٨م ) فقه المذهب الحنفي على نحو أكثر دقة وتقديماً وعصرية من مجلة الأحكام العدلية.. وأيضاً كما تمتلت هذه الشريعة في تراث مذاهب الفقه الإسلامي، والتي أبهر فيها السنهوري بعظمة ووعي واقتدار.

٢- والقانون المدني المصري.. الذي جعله السنهوري حلقة الوصل التي أفادت هذه القوانين ميزات الصياغة وفنون التقنيين.. وثمرات المقارنات بين المنظومات المتميزة في القانون.. ولقد اعتبر السنهوري عمله في إنجاز هذه القوانين المدنية - المستندة إلى الشريعة الإسلامية.. وإلى القانون المدني المصري - اعتبار ذلك بمثابة مرحلة للمقارنة، تستحوذ على النهوض بالفقه الإسلامي - دراسة.. واجتهاداً.. وتقنيتنا - حتى نصل إلى الهدف الأعظم: قانون عربي خالص الإسلامي، يضاهي؛ بل ويتفوق على المنظومات القانونية العالمية.. إن في الصياغة أو في القواعد والمبادئ والنظريات.

\* \* \*

إن أفضلية الشريعة الإسلامية، وفقه معاملاتها - عند السنهوري - لم تكن مجرد موقف نظري، مردود الانحياز للإيمان الديني بالإسلام.. وإنما كانت هذه الأفضلية - فوق ذلك ومعه - ثمرة لخبرة غنية نابعة من مقارنة القوانين الغربية والمصرية بالشريعة الإسلامية. وفي دراسته عن (تنقيح القانون المدني المصري، وعلى أي أساس يكون هذا التنقيح) - والتي كتبها في العيد الخمسيني للمحاكم الأهلية المصرية سنة (١٩٣٣م) - مقارنات غنية بين أحكام الشريعة الإسلامية ونظائرها في القانون المصري - المأخوذ عن القانون الفرنسي، والقوانين الغربية - يرصد فيها السنهوري تميز الشريعة الإسلامية وامتيازها، إن في فلسفة التشريع، أو في ملاءمة هذه الفلسفة التشريعية الإسلامية للواقع المعاصر، أو حتى في الصياغة الفقهية والقانونية المضبوطة لكثير من الأحكام.

ولقد غاص السنهوري في بحار مذاهب الفقه الإسلامي ليضرب الأمثال على امتياز الشريعة الإسلامية في كثير من التقنيات.. من مثل «مسؤولية التمييز» و«نظرية تحمل التبعية» و«حالة الدين» و«هلاك الزرع في العين المؤجرة» و«انقضاء الإيجار بموت المستأجر» و«انقضاء الإيجار بالعذر» و«الإيراء» و«الملكية الشائعة» و«حقوق الارتفاق» و«الالتزامات المؤجرة» و«إيجارات الأراضي الزراعية» و«ضمان المستعير في

عارية الاستعمال» و«الدعوى البوليسية» و«الغبن في القسمة» و«التعسف في استعمال الحق» و«التزعة المادية» ... إلخ.. إلخ.. إلخ.

بل لقد رأينا حتى اختيارات السنهوري – في القانون المدني المصري – اختياراته من القوانين الغربية، وترجيحاته بين أحكامها، قد حكمتها الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها، قبل أن تحكمها فلسفة تلك القوانين في التشريع.. فهو قد اختار ورجح من تلك التقنيات الغربية ما اتفقت فيه مع الشريعة الإسلامية، في فلسفة التشريع والمبادئ والقواعد.

فرأيناه قد فضل التزعة المادية على التزعة النفسية الباطنية، وهي التي اعتمدتها القوانين الجرمانية – على عكس القانون الفرنسي – لأن القانون الجermanي قد اختارها، وإنما لأنه قد وافق فيها الشريعة الإسلامية.. ثم أخذ الأحكام التطبيقية المادية، استناداً لفقه الإسلامي، واستعانت بالصياغات الفقهية الإسلامية، مع الاستفادة من ثراء القانون الغربي في الصياغة وفن التقين.

لقد تبُّوا السنهوري باشا عرش التجديد القانوني في الوطن العربي والشرق الإسلامي على امتداد عقود القرن العشرين.. وكانت بداية التجديد – في مذهب السنهوري – هي العودة إلى فقهنا القدماء.. وكان تميز الفقه المصري – مثلاً.. في مذهبه – هو عين إسلامية هذا الفقه.. وكان اعتقاده المنهج المقارن بين الفقه الإسلامي والمجموعات القانونية الغربية هو السبيل لجعل الفقه الإسلامي عنصراً من عناصر نهضة وإثراء الفقه العالمي.. وكانت – عند السنهوري – إسلامية الفقه والقانون المصري هي الرباط الجامع بين مصر وأمم الشرق العربي والإسلامي.. فوحدة الشريعة والقانون هي معلم من معالم وحدة الشرق، كمدينة وحضارة وجامعة سياسية لعصبة الأمم الإسلامية.

فالرجل لم يكن مجرد «صانع للقوانين»، وإنما كان إماماً من أئمة النهضة الشرقية الإسلامية، التي ينهض فيها القانون بدوره المتميز في إقامة الجامعة الإسلامية من جديد!

\* \* \*

لذلك.. كان البعث الإسلامي للأمة وللشرق هو حلم السنهوري ورسالة حياته، منذ وعي هذه الرسالة إلى أن صعدت روحه إلى مولاه.

وإذا كان الرجل قد جعل من ذكرى عبد ميلاده – طوال سنوات حياته – كما سجل ذلك في (أوراقه الشخصية) – مناسبة لتجديد إيمانه بالله تعالى ودعائه لولاه، فإننا لا

تجد في دعواته لله - طوال سنوات عطائه - دعوة واحدة خاصة به كفرد، ولا نعثر في رجواه على رجاء ذاتي.. وإنما كانت كل أدعية حول العون الإلهي الذي يرجوه كي يتحقق لأمته ما نذر نفسه لتحقيقه لها من الآمال العظام.

وحتى في سنوات المرض - أواخر حياته - كانت دعواته إلى الله تعالى أن يهبه الصحة، مقرونة بالأمل والعزيم، كي يحقق لأمته المشروعات الكبرى التي نذر نفسه لتحقيقها.. فالعمل العام، والعمل الصالح كانا « الدواء » الذي يعالج به حتى أمراضه العضوية، ويدفع به آثار الشيخوخة على قواه الإبداعية، حتى ليكتب - في أوراقه الشخصية - يقول:

« إن الشيخوخة شفاء فارس لا يدفعه إلا العمل الصالح ! »

\* \* \*

لقد كان السنهوري باشا « أمّة في رجل عظيم ».. وإذا كان فقهاء وقضاة وأساتذة القانون الحديث - على امتداد الوطن العربي.. بل وفي الغرب - يعرفون أفضال وإنجازات الرجل في هذا الميدان.. فإن الوجه الإسلامي للستهوري باشا غائب تماماً عنوعي الكثيرين.. ومنقوص كثيراً الذي نفر قليل!

لذلك - وتصحيحاً لهذا الخطأ.. ووفاء ببعض ما لهذا الرجل العظيم من دين في اعتنائه - فإننا نستدعيه.. نستدعي الوجه الإسلامي للستهوري باشا عندما نجمع ما تناوله من كتاباته ودراساته الإسلامية في علاقة الدين بالدولة.. وفي إسلامية المدينة الحديثة التي تتطلع إليها.. وفي إحياء وتحجيم الفقه الإسلامي.. وفي تقيين الشريعة الإسلامية.. إلخ.. إلخ.. نستدعيه - بإحياء تراثه هذا - لتنصفه أولاً.. وأيضاً ليفصل - هذا القاضي العادل العالم - في هذا النزاع المحتمل بين تيارات النهضة العربية والإسلامية، حول « هوية القانون » ..

- أسلمة هذا القانون؟

- أم الانطلاق فيه من الفلسفة الوضعية التي حكمت المنظومات القانونية في الحضارة الغربية؟

\* \* \*

إن هذا الكتاب يبتغي إعادة السننوري إلى موقعه الطبيعي .. موقع الإمامة والقيادة والريادة في تيار الإحياء الإسلامي، والتقدم والنهوض بالإسلام .. وذلك بعد أن غابت صورته هذه عن جمهور المثقفين والمفكرين والباحثين والسياسيين في بلادنا .. حتى لقد سلبه غير المسلمين من المسلمين عندما لم يبرزوا سوى جهوده في القانون المدني الحديث .. بل لقد حجبوه - عن العيون والآفكار - ما أحدثه من تحول في ميدان القانون المدني الحديث - بمصر .. وسوريا .. والعراق .. ولibia .. والكويت .. وغيرها - من وصل القانون الحديث بالفقه الإسلامي والشريعة الإسلامية.

يطمح هذا الكتاب إلى ذلك، بتقديم الصفحات والأفكار والدراسات والبحوث والمحاضرات التي كتبها السننوري عن المدنية الإسلامية .. والشريعة الإسلامية .. والفقه الإسلامي .. وعلاقة الدين بالدولة في الإسلام .. وما كتبه من نقد لاذع وعميق للتزعنة العلمانية التي حاولت علمنة الإسلام، بادعاء أنه دين لا دولة، ورسالة لا حكم، وروحانية لا سياسة فيها.

هذه الصفحات والدراسات التي تأثرت، بل وغابت عن عيون مفكرينا ومثقفينا، والتي نجمعها ونبعثها لتنضم إلى إنجازاته الإسلامية الكبرى؛ رسالته للدكتوراه في فقه الخلافة الإسلامية وتطورها، وسفره الكبير عن مصادر الحق في الشريعة الإسلامية، ووصله بين القانون المدني والشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي - وذلك لنجلِ الوجه الأكثر إشراقاً للسننوري ياشا: الإمام الخامس في الفقه الإسلامي، كما هو الفقيه الغذى في القانون المدني الحديث.

وحتى يعلم الذين لا يعلمون أننا يجازء زعيم من أبرز زعماء الإصلاح في عصرنا الحديث .. صاحب عصرية فذة، وجامعة بين إمام الفقه .. وفقيه القانون ..  
والله نسأل أن ينفع بهذا العمل - الحالص لوجهه - إنه أفضل مسؤول وأكرم مجتب.

د. محمد عمارة



الدكتور عبد الرزاق السنهوري

إسلامية الدولة والمدينة والقانون

## بطاقة حياة

- لقد وجدني الله يتينا فآوانى، ووجدنى ضالاً فهداى، ووجدنى  
عائلاً فأغناى، وإن لباذل جهدي في ألا أقهراً البتيم، وألا أنهى  
السائل، وأن أحدهُ بنعمته ربى..
- لقد تللمذت في الوطنية لمصطفى كامل.. وأنا مدین بشعوري  
الإسلامي لرجال من مثل الكواكبى وجاويش وفريد وجدى..
- .. وإن شيئاً يشتراك فيه أكثر العظماء: حياة الشظف والفاقة التي  
عاشوها أول حيائهم، فتفتحت في أخلاقهم روح الصلاة، فإذا قوا  
الحياة بأسمهم بعد أن أذاقتهم بأساءها..
- إن غرضي هو الحقيقة الإلهية.. ولا سبيل لها غير العلم.. وفيه  
كل المجد..

» السنهوري «

## ١ - الميلاد.. والنشأة.. والتعليم

• الدكتور عبد الرزاق أحمد السنهوري باشا (١٣٩١ - ١٤١٣ هـ / ١٨٩٥ - ١٩٧١ م) هو أديب الفقهاء، وفقيه الأدباء، وعميد فقهاء القانون المدني الحديث في العالم العربي، وصانع العديد من دساتير الدول العربية التي استقلت حديثاً، وواضع مقوماتها القانونية والدستورية التي أهلتها لدخول المنظمات الدولية، وهو أحد أعظم القضاة في القرن العشرين، وصاحب الأحكام التي انتصرت لحربيات الأمة، عندما رأس «مجلس الدولة» - بمصر - إبان مرحلة الغليان السياسي والاجتماعي التي سبقت ثورة ٢٣ يوليو سنة (١٩٥٢ م) .. وفي مرحلة القلق الدستوري والقانوني التي أعقبت هذه الثورة.

وهو - قبل كل ذلك، ومعه - إمام الفقه الإسلامي، الذي جعل رسالة حياته - منذ فجر شبابه - إحياء الشريعة الإسلامية، بالاجتهاد الجدي؛ لتخطىء أعناق القرون، وتعود المصدر الأول والأوحد للقوانين الحديثة في العالم الإسلامي، والمنبع الذي يغنى المنظومات القانونية المعاصرة بالدراسات المقارنة.. ولتكون هذه الشريعة، وفقه معاملاتها المتعدد، الرباط الموحد لشعوب الشرق، والمراجح المميز للمدنية الإسلامية، وذلك حتى تعود الخلافة الإسلامية من جديد، في صورة جديدة، هي صورة الجامعة الشرقية، وعصبة الأمم الإسلامية.

ومع الفقه.. والقانون.. والأدب - وأيضاً الشعر الرقيق والعميق - كان السنهوري فيلسوفاً ومنطقياً.. يتناول المعاني العميقة والقضايا المعقّدة والأفكار المركبة بأسلوب الأديب ومنطق الفيلسوف، فيفكك القضايا والمشكلات المركبة إلى جزيئاتها ووحداتها الأولى، ويقوم بالبرهنة على كل جزئية من جزيئاتها، متعملاً إلى مقدمة منطقية فيها، ثم يتوجه إلى جمع المقدمات المنطقية جميعها، ليخلص إلى البرهان المنطقي في القضية كلها.. يصنع ذلك في حواراته.. وفي مؤلفاته.. وفي حيثيات أحكامه.. بل وحتى في التدريس لطلابه في كليات الحقوق، كان يعرض الفكر بالصور المختلفة، ومن الروايات المتعددة؛ إثارة واجتناباً وإقناعاً لمختلف المستويات والأفهام.. حتى قال عنه بعض الظرفاء: «إنه يحاضر بالقراءات السبع».

ومع الإمامة في كل هذه الميادين، كان زاهداً في عَرْض الدنيا.. متبلاً في محراب إتقان

العمل العام.. حتى لقد كان ينصح الراغبين في المال والجاه أن يسلكوا إليهم طريق الإنقاذ في العمل، فيقول: «إن المال والجاه يسعين إلى الشخص الذي يتقن عمله».

ومع هذه الإمامة والأستاذية والعظمة، كان صاحب خلق قوي، حتى لقد تحدث كثيراً عن أولوية الأخلاق والقلوب على العقول والإنجازات.. ولقد ارتفى على درب الخلق العظيم إلى مرتبة الأوّابين، الذين يسارعون إلى تغيير أفكارهم وموافقهم عندما يرون الحكمة والصواب حتى من هم أقل منهم في المكانة والمنصب والسلطان.

خالقه مرة - وهذا نادر - محكمة النقض، في رأي ذكره في كتابه (الوسط) - في شرح القانون المدني ) عن حجية الحكم الابتدائي القطعي إذا طعن فيه بالاستئناف.. فرأى المحكمة أن حجية هذا الحكم مؤقتة، تُوقف منذ الاستئناف.. وكان السنوري يرى أن الحجية قائمة حتى يلغيه الاستئناف.. فذهب إليه المستشار محمود توفيق إسماعيل - نائب رئيس محكمة النقض - وحاوره.. فقال له السنوري - بعد سباع حجه -: «رأيك هو الأصح، وإذا تهألي بإصدار طبعة ثانية من (الوسط) فسوف أعيد النظر فيها كتبت»، فخرج المستشار محمود توفيق إسماعيل، ليقول: «هذه هي عظمة العالم في أسمى صورها..». كان أوّاباً.. مع أن التشريع والقانون والقضاء - في مصر والعالم العربي - يعيش على إنجازاته حتى الآن!

ولقد عاش عمره المديد كما يعيش أصحاب الرسالات.. وكان صاحب الرسالة العظمى محمد بن عبد الله رض هو أسوة الحسنة.. وكانت تسيطر عليه فكرة أوجه الشبه بين «يُتمه» و«يُتم» الرسول.. وأن طريقهما وعطاءهما - مع الفوارق الكبيرة - قبس من العطاء الإلهي، وأثر من إرادة الله.. حتى لقد اختار مقدمة «لأوراقه الشخصية» ومذكراته الخاصة، هذه الآيات.. والسطور:

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

﴿وَالصَّحْنَ ① وَالْيَنِيْ إِذَا سَجَنَ ② مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَنَ ③ وَلِلآخرةٍ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَى ④ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْمِيْ ⑤ أَنْتَ بِعِذْكَ بِتَسْكِنَاتِكَ ⑥ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى ⑦ وَوَجَدَكَ عَابِلًا فَأَغْنَى ⑧ فَلَمَّا آتَيْتَهُ فَلَأَنْهَرَ ⑨ وَلَمَّا أَتَيْتَهُ فَلَأَنْهَرَ ⑩ وَلَمَّا يَنْعَمَّ بِرَبِّكَ فَحَدَثَ ۝ صَدَقَ اللَّهُ الظَّبِيلُ ۝

وأستطيع - مع احترامي العميق لمقام الرسول الكريم الذي وجهت إليه هذه الآيات الشريفة - أن أقول مع القائلين:

نعم، لقد وجدني الله يتينا فآوانى، ووْجَدَنِي ضالاً فهداى، ووْجَدَنِي عائلاً فأغناى، وإنى لبادل جهدي في ألا أقهراً اليتيم وألا أنمّر السائل.. وهأنذا، في هذه المذكرات، أحدث بنعمته ربِّي..<sup>(١)</sup>

لقد كان يعيش بأحساس أصحاب الرسالات، الذين يوقنون أن الإرادة الإلهية قد وهبتهم ما وهبتهم ليكونوا رواذاً للخير، ومنارات للحق، ومعالم على طريق الإصلاح..

\*\*\*

- ولد السنهوري بمدينة الإسكندرية، في ١٩ صفر سنة (١٣١٣ هـ) - ١١ أغسطس سنة (١٨٩٥ م) في أسرة فقيرة، الوالد فقد ثروته، وعمل موظفاً صغيراً « بمجلس بلدي الإسكندرية ».. ولقد توفي والده سنة (١٩٠٠ م) - وهو في السادسة من عمره - تاركاً أمه وسبعة من البنين والبنات.

- ولقد بدأ السنهوري تعليمه في « الكتاب » بتشجيع من والده.. الذي كان يقدم إليه « الجوائز » ترغيباً له في التعليم.. ثم انتقل - بعد وفاة والده - إلى « مدرسة راتب باشا الابتدائية » التابعة للجمعية الخيرية الإسلامية بالإسكندرية، ومنها حصل على الشهادة الابتدائية.. ثم التحق « بمدرسة رأس التين الثانوية » فـ « المدرسة العباسية الثانوية » بالإسكندرية، ومنها حصل على شهادة الثانوية سنة (١٩١٣ م).. وكان متفوقاً طوال سنوات دراسته.. وجاء ترتيبه - في الثانوية - الثاني على جميع طلاب القطر المصري.

- وفي المرحلة الثانوية (١٩٠٨ - ١٩١٣ م) عشق الأدب واللغة، فلم يكن يقع بيده كتاب في الأدب أو اللغة إلا قرأه قراءة تمعن واستيعاب.. قرأ (الأغاني) للأصفهاني.. و (الأمالى) للقلالي.. و (العقد الفريد) لابن عبد ربه.. وغيرها.. وكان يتعدد على المكتبات العامة ومكتبة المعهد الديني للاطلاع.. وحفظ - منذ ذلك التاريخ - كثيراً من عيون الشعر العربي، القديم منه والحديث.. ونشأ متعجباً بالمتين (٣٠٣ - ٥٣٥٤ / ٩١٥ - ٩٦٥ م) ومحاجزاً إليه، وفضلاً له على غيره من شعراء العربية.

(١) عبد الرزاق السنهوري في أوراقه الشخصية (إعداد: د. نادية السنهوري، د. توفيق الشاوي (ص ٢٦)، طبعة القاهرة، الزهراء للإعلام العربي، سنة ١٩٨٨).

- وفي نفس العام الذي نال فيه شهادة الثانوية - سنة (١٩١٣ م) - التحق « بمدرسة الحقوق الخديوية » بالقاهرة - مرحلة التعليم العالي - الجامعي - وكانت الدراسة فيها باللغة الإنجليزية.
- وبسبب من رقة حاله الاجتماعية، وحتى يواصل دراسة الحقوق، جمع إلى الدراسة - بقسم المتسببن - العمل موظفًا بمراقبة الحسابات في وزارة المالية، إلى أن تخرج في « مدرسة الحقوق »، ونال درجة « الليسانس » سنة (١٩١٧ م) .. وكان ترتيبه الأول على جميع الطلاب.
- وإبان دراسته للحقوق (١٩١٣ - ١٩١٧ م) تفتحت ملكاته الأدبية، مواكبة ومعبرة عن مشاعره الوطنية والإسلامية.. هذه المشاعر التي تكونت في تيار الوطنية والجامعة الإسلامية.. فتلك هي مدرسة الزعيم « الوطني - الإسلامي » مصطفى كامل باشا (١٢٩١ - ١٣٢٦ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٠٨ م) التي تأثر بها السنهوري في مرحلة التكوين.
- ولقد عبر عن هذه الحقيقة من حفائق تكوينه المبكر، فقال:

« إن الجيل الذي أنا منه تللمذ في الوطنية لمصطفى كامل، قبل أن يتللمذ لزغلول - [سعد زغلول] - وإن مدين بشعوري الإسلامي لرجال آخرين غير هذين الرجلين، أذكر منهم الكواكبى وجاويش وفريد وجدى، أما عبده وجمال الدين فلم أحضرهما في حياتهما، وتركا من الكتابة شيئاً قليلاً لم يمكنني من أن أتأثر بأفكارهما، ولكنها تركا أبلغ الأثر في نفسي، ويعتبرهما العالم الإسلامي بحق أكبر المصلحين في العصر الحديث.. لقد قلت لصديق - وأنا في الخامسة عشرة - إن أملی في الحياة قد تعین بين مصطفى كامل وسعد زغلول، والفرق بينهما: أن مصطفى كامل بدأ أن يكون وطنياً فجاءت عظمته من الوطنية، أما سعد فبدأ أن يكون عظيماً فجاءت وطنيته من العظمة »<sup>(١)</sup>.

- وكان يقرض الشعر أحياناً - وشعره رقيق وعميق - ولقد عبر عن اهتماماته العامة بشؤون أمته، وعن انتهاءه الإسلامي - وهو طالب بمدرسة الحقوق - إبان الحرب الاستعمارية العالمية الأولى سنة (١٩١٦ م) أي: في العام الذي كانت جيوش الاستعمار الغربي تزحف فيه على ولايات الدولة العثمانية؛ فقتلتهمها، وتعقد الحكومات الاستعمارية

(١) الأوراق الشخصية، (باريس في ٥-١٢-١٩٢٣ م)، ولیون في (٣-١٥-١٩٢٣ م).

المعاهدات السرية لتمزيق ولايات الخلافة الإسلامية ووراثتها، وتطارد الزعامات الوطنية والإسلامية، عبر السنين عن حالة أمته - شعراً - فقال:

أَرْضَى أَنْ أَنَامَ عَلَى فِرَاشِي      وَنَوْمُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى قَتَادِ؟!  
وَأَهْنَى فِي النَّعِيمِ بِرَغْدِ عَيْشِي      وَقَوْمِي شُتُّوا فِي كُلِّ وَادٍ  
فَلَا تَعِمَّتْ نُفُوسُ فِي صَفَاءِ      إِذَا نَسِيَتْ نُفُوسًا فِي الصَّفَادِ<sup>(١)</sup>

- ولأن نفسه كبيرة، وهمة عالية، ومقاصده عظيمة، فلقد جعل من فقره ومعاناته الاجتماعية حواجز للسير الحديث على طريق العظماء والعظاء.. وعبر عن هذه الحقيقة من حقائق حياته فكتب يقول:

« شيء يشتراك فيه أكثر العظماء: حياة الشطف والفاقة التي عاشوها أول حياتهم، فنفتحت في أخلاقهم روح الصلابة، وعوّدتهم مكافحة الشدة، فأذاقوا الحياة بأسمهم بعد أن أذاقتهم بأساءها »<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

(١) المصدر السابق، كفر الزيات، سنة (١٩١٦م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة في (٦ - ٨ - ١٩٣٤م).

## ٢- العمل بالنيابة والتدريس والمشاركة في ثورة سنة (١٩١٩ م)

• وفي نفس العام الذي نال فيه السنهوري «ليسانس» الحقوق - سنة (١٩١٧ م) - عُين في سلك القضاء - بالنيابة العامة - في مدينة «المصورة» .. فرافقته - وهو في هذا المنصب الخامس - أحوالات العامة لأمته، ولم يحبسه التخصص الدقيق في إطار القانون، فكتب بمذكراته (٣٠ - ١٠ - ١٩١٨ م) عن الاجتياح الاستعماري للدولة العثمانية، يقول:

«أقرأ الآن تاريخ أوربا في القرن التاسع عشر، ومقاومة الدول الأوربية لتركيا، واقتناصها ممتلكاتها واحدة بعد أخرى، وفرضها عليها شروط الغالب، سواء كانت غالبة أو مغلوبة، وما أظهرته أوربا من التعصب والجحود، وما استحلّه من ضروب الخيانة والغدر.. كل هذا لم يدهشني، إنما يدهشني أن أرى المسلمين يتعجبون مما أظهرته أوربا من الوحشية تحت ستار المدينة، كأنهم - أيقطهم الله من سبابهم! - يجهلون أن المدينة والإنصاف والعدالة والقانون ألفاظ متراوحة توجد في المعاجم وتسمع على ألسنة الساسة والكتاب، وإذا بحثت عن مدلولها لم تجد.. إن الذي أصاب الدولة العلية من أوربا تم على وفق السنن الطبيعية.. إنها مبررات الذئب للخروف الذي عُكِر عليه الماء.. وعلى الخروف - حتى يأمن غائلة الذئب - أن يخلع قرونها التي تفتت، وأن يتخذ له قرونًا من حديد يستطيع أن يخرب بها أحشاء الذئب إذا حدثه نفسه بالاعتداء عليه».

• وفي مدينة المصورة، وأثناء عمله بالنيابة العامة، تفجرت أحداث ثورة مصر الوطنية الكبرى - ثورة سنة (١٩١٩ م) - في سبيل الاستقلال الوطني وإجلاء جيوش الاحتلال الإنجليزي عن وادي النيل.. فلم تمنع حساسية الوظيفة القضائية الشاب الوطني عبد الرزاق السنهوري من الانخراط في مواكب الثورة الوطنية، فكان من الدعاة إلى إضراب الموظفين، بل وترفعَّ هذا الإضراب، مع أن وظيفته كانت التحقيق مع الموظفين المضربين، وإيداعهم السجون!..

ولم يكن هذا بالغريب على السنهوري.. فقبل قيام ثورة (١٩١٩ م) - وهو موظف بالنيابة العامة - كان يكتب في مذكراته عن واجب الشباب إزاء الأمة ونهضتها (١٩ - ١٠ - ١٩١٨ م) فيقول:

« أريد أن يفهم كل شاب أنه يحمل بعضاً من المسؤولية في سقوط أمته إن سقطت، ولا يكتفي بالتأسف والتحسر، فعلى هذا الشعور بالواجب يتوقف قسط كبير من الأمل في التقدم.. ».»

لقد انخرط السنهوري في الثورة، التي قادها سعد زغلول باشا (١٢٧٣ - ١٣٤٦ هـ / ١٨٥٧ - ١٩٢٧ م)، فعاقبته السلطة الاستعمارية بالنقل من مدينة المنصورة إلى مدينة أسيوط - بصعيد مصر - فانتقلت معه وطنية ثورته إلى هناك.

\* ولقد انتبه السنهوري إلى دور الثورة الوطنية، لا في تحرير الأرض من الجيوش المحتلة فقط، وإنما في تحرير الإنسان.. بل وفي تحرير المرأة المصرية، التي فتحت مشاركاتها في الثورة أمامها بباب الحرية والتحرير.. فكتب عن هذا بعد من أبعاد ثورة سنة (١٩١٩ م) - في مذكراته - وهو بأسيوط في (٢٧ - ٣ - ١٩١٩ م) - يقول:

« قرأت اليوم في إحدى الجرائد أن بعض فضليات السيدات المصريات قمن بمظاهرة سلمية - بين المظاهرات التي تقام في هذه الأيام - ومررن بدور الوكالات السياسية الأجنبية. »

لقد قرأت كثيراً عن هذه المظاهرات، ووقفت بنفسي على بعض تفاصيلها، فلم يؤثر في نفسي شيء منها أكثر من تلك المظاهرة السلمية التي قامت بها فضليات السيدات المصريات، لقد شعرت المرأة المصرية الآن أنها عضو في الجمعية المصرية، فهي تحس بالآمنة وتتوسع لها.. ».

\* وفي أسيوط.. لم تُنسِّي حدة الأحداث السياسية السنهوري المأساة الاجتماعية التي يعيشها الفقراء.. فيكتب في مذكراته (٢ - ٢٣ - ١٩٢٠ م) يقول: « وقع نظري - في الأسبوع الماضي - على مشهد لم أستطع أن أنساه حتى الآن.. كاد الليل يتصف، فأبصرت في شارع كبير، في زاوية مظلمة منه، صبيين صغارين قد انجحا تلك البقعة من الأرض، وتوسّد كل منهما ذراعي رفيقه، وناما كأنهما متعانقان، ولم يَسْعَ هذين المنكودين ما خلق الله من فراش وثير ورياش، فوسعاها بطن الشارع، ولم يجدا إلا أذرعهما يتوصدانها، فناما في ذلك الشارع والناس تروح وتغدو ولا تكاد تشعر بوجودهما، والمنعمون في قصورهم ينامون ملء عيوبهم ولا يشعرون أن في الأرض أشياء.. ».»

\* وفي سنة (١٩٢٠ م) رقي السنهوري من مساعد نياية إلى وكيل للنائب العام.. وفي ذات العام انتقل من العمل بالنيابة إلى تدريس القانون في «مدرسة القضاء الشرعي» وهي واحدة من أهم مؤسسات التعليم العالي المصري التي أسهمت في تجديد الفكر الإسلامي الحديث والمعاصر - منذ إنشائها سنة (١٩٠٧ م) - والتي درَّس فيها وتخرج فيها كوكبة من أعلام التجديد والاجتهاد.. وكان ناظرها يومئذ محمد عاطف بركات بك (١٢٧٨ - ١٣٤٢ هـ / ١٨٦١ - ١٩٢٤ م).. وفي التدريس بها زامل السنهوري كوكبة من علماء العصر ومجدديه.. منهم الأستاذة أُحد إبراهيم (١٢٩١ - ١٣٦٤ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٤٥ م) وعبد الوهاب خلاف (١٣٧٥ هـ / ١٩٥٦ م) وعبد الوهاب عزام (١٣١٢ - ١٣٧٩ هـ / ١٨٩٤ - ١٩٥٩ م) وأحد أمين (١٢٩٥ - ١٣٧٣ هـ / ١٨٧٨ - ١٩٥٤ م).. كما كان من تلاميذه في هذه المدرسة الشيخ محمد أبو زهرة (١٣١٦ - ١٣٩٤ هـ / ١٨٩٨ - ١٩٧٤ م).

\*\*\*

### ٣- الابتعاث إلى فرنسا

• وبعد عام دراسي في مدرسة القضاة الشرعي.. سافر السنهوري إلى فرنسا، فيبعثة علمية لدراسة القانون.. فركب السفينة من ميناء الإسكندرية قاصداً جامعة «لیون»، في ١٢ أغسطس سنة (١٩٢١م)؛ أي: في صبيحة اليوم التالي لذكرى عيد ميلاده، وهو يوم ثالث في السادسة والعشرين من عمره.

ذهب السنهوري إلى أوروبا، إبان علوها الاستعماري الذي عمّت بلواه كل أرجاء الشرق الإسلامي احتلالاً وإذلاً واستغلالاً.. وفي مناخ فكري وحضاري ظن فيه الكثيرون أنهم يازأء نهاية التاريخ.. فالدولة الإسلامية الجامعة قد تفككت.. والاستعمار قد ورث ولائيتها.. وتيارات فكرية عريضة ومؤثرة - في الشرق - قد أدارت ظهرها لحضارتها الموروثة ولتراثها الحضاري؛ يأساً وقنوطاً، وأخذت تُبَشِّر بالحضارة الغربية المتصرة، باعتبارها الطريق الوحيد للتقدم، والنموذج الفريد للنهوض.

سافر السنهوري إلى فرنسا - بلد «النور.. والأنوار» - فماذا صنع هناك؟

لقد سافر حاملاً هموم أمته في قلبه وعقله.. إلى الحد الذي جعله مستعصياً على الانهيار والاندهاش بالنماذج الحضاري الغربي.. بل إن إيمانه بعظمة المدينة الإسلامية، وارتفاعه الشريعة الإسلامية، وخلود الأمة الإسلامية، قد جعلت كفته «النور الشرقي» ترجع في عقل ووجدان الشباب السنهوري على كفه «الأنوار الغربية»، التي أعشت أبصار الكثيرين في ذلك التاريخ.

• وبعد شهرين من إقامته بفرنسا، يرى رؤيا في المنام تذكرنا - عندما نقرأ ما دونه عنها في مذكراته - برؤيا يوسف القطبي.. رؤيا تحديد البوصلة الفكرية والحضارية للسنهوري، وتعكس إيمانه بالشرق والإسلام، ليس كماضٍ وتراث، وإنما كمستقبل متفوق على النموذج الغربي.. فشمس الشرق - في هذه الرؤيا - هي الأوسع مدى، والأسطع نوراً.. والسنهوري - في هذه الرؤيا - هو حامل شمس الشرق «الأكثر بهاءً ونوراً».. فهي - إذن - «رؤيا.. رسالة» حلها السنهوري منذ ذلك التاريخ.. ولقد حدثنا عنها في مذكراته - على استحياء.. وفي تردد - فقال: «رأيت فيها يرى النائم: أن الغرب تشرق عليه شمس ساطعة، حدقَت فيها طويلاً، ثم أدرت وجهي نحو الشرق، فخُيِّلَ لي أنني أنقل شمساً

أوسع مدى وأسطع نوراً من أرجاء الشرق الواسعة، وحسبت أنني أنا الذي أنقل هذه الشمس بيدي، وكأنني سمعت لفظ «العلم» يهمس، ثم أفتقت من نومي.

قد يكون من الغرور أن أدوّن هذا الحلم في مذكراتي، ولكن تأثيره في كان عظيماً، ولا أزال أرى الشمسيين: شمس الغرب الساطعة، وشمس الشرق أبي وأسطع، وقد تضاءلت أمامها شمس الغرب، اللهم حقق هذا الحلم، فأنت قادر على كل شيء..».

هكذا.. ومنذ ذلك التاريخ.. حسم السنهوري اختياره لنموذج التقدم وصيغة البعث الحضاري للشرق وشعوبه.. فشمس الشرق هي الأوسع مدى، والأسطع نوراً «إنها أسطع نوراً من أرجاء الشرق الواسعة»!

أما صاحب الرؤيا، فهو «صاحب رسالة».. إنه «حامل شمس الشرق بيديه».. والعلم - الذي سافر إليه - هو مفتاح هذا النور.. ولقد دعا الرجل ربه أن يحقق هذا الحلم، فهو - سبحانه - على كل شيء قادر.

\* لذلك؛ وجدنا السنهوري - في فرنسا - لا يقف في نشاطه العام وخياراته الفكرية - فقط - عند رفض الانبهار بالمدنية الغربية، وإنما يتخذ الموقف النقدي، الواعي والعميق، للعرب والمسلمين الذين انبهروا بهذه المدنية، وبشرروا بنموذجها الحضاري.

لقد انتقد - وهو بباريس - أولئك الذين دعوا ويدعون إلى استبدال المدنية الغربية بالمدنية الإسلامية.. وتحدث عن أن أمتنا ليست الأمة الطففية التي تركت مدينتها العريقة - المؤسسة على شريعتها الإسلامية - لترفع لها ثواباً من فضلات الخاطفين!

وانتقد الذين **تبَنَّوا** مناهج الفكر الغربي والتطور الحضاري الغربي في دراسة تاريخنا وحضارتنا ونظمتنا الاجتماعية والسياسية.. انتقد الدكتور منصور فهمي (١٣٠٣ - ١٨٨٦ / ١٣٧٨ هـ - ١٩٥٩ م) الذي سبق السنهوري إلى الدراسة في فرنسا، والذي **تبَنَّى** مناهج غلاة المستشرقين في دراسته عن زوجات الرسول ﷺ، وهو ما تراجع عنه بعد ذلك منصور فهمي ياشا.

وانتقد الشيخ علي عبد الرزاق (١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ / ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م) الذي درس الخلافة الإسلامية، وعلاقة الدين بالدولة في الإسلام، بمناهج العلمانية الغربية، وبالرؤبة النصرانية التي تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله.

وفي ذات الوقت، لفت السنهوري الأنظار إلى الأعمال الفكرية المتميزة، التي أبدعها دارسون مصريون ومسلمون في فرنسا، من مثل رسالة الدكتوراه التي أنجزها الدكتور محمود فتحي عن التعسف في استعمال الحق بالشريعة الإسلامية، كنموذج للتعامل الصحي مع تراثنا وشرعيتنا ومدنينا.

بل ورأينا السنهوري – طالب البعثة – يحاضر عن الأدب العربي في الأسرة الفرنسية التي يقيم معها، وبعض أصدقائه وأصدقاء هذه الأسرة «لإفهام هؤلاء القوم أن للعرب أدباً له قيمة، إذا ما قورن بالأدب الفرنسي، الذي لا يعرفون سواه»<sup>(١)</sup>.

رأيناه يكتب ذلك.. ويقوم به بعد شهرين فقط من سفره إلى هناك!

• وغير النقد للمنبهرين والمندھسين.. رأينا السنهوري يخطط – وهو في فرنسا.. ومن فجر حياته العلمية – لمشروع النهضة الإصلاحية والإحيائية والتجديدية للشرق وشعوبه، بالإسلام ومدنيتها وشرعيتها.. فيكتب «مواد البرنامج» الذي مثل رسالته الإصلاحية التي نهض بها – هذا الرجل العظيم – على امتداد سنوات عمره المديد.. وفي مختلف الميادين التي عمل فيها.. كاتباً ومتكلماً.. ومدرساً للقانون.. وصائغاً للدستور.. ومشرياً للقوانين المدنية.. وحارساً للعدل في محراب القضاء.. ورجل سياسة ودولة.. ونموذجاً للقيم والخلق العظيم.

رأيناه يكتب «مواد برنامج» رسالته الإصلاحية، مشيراً إلى «أشعة الشمس» التي حلّها في «رؤيه»، فيقول: «وددت لو استطعت عند رجوعي إلى مصر أن أخدم بلادي في الوجه الآتي، وأن أجتهد في إنشاء دراسة خاصة يكون الغرض منها:

١- طريقة جديدة لدراسة الشريعة الإسلامية.. ومقارنتها بالشائع الآخرى، حتى يتيسّر فتح باب الاجتهاد في تلك الشريعة الغراء.. وحتى تؤثّر تأثيراً جديداً في القوانين المستقبلة للأمة.. أسأل الله أن يحقق هذا الأمل.

٢- كنت أحلم صغيراً بالجامعة الإسلامية.. وكانت أتعشقها.. والآن أراها أقل إبهاماً وأكثر تحديداً.. على أن دون تحديدها تحديداً كافياً سين من التجارب والدراسة أرجو أن أجتازها.

٣- ووددت أن أشتراك في نهضة اقتصادية ومالية في مصر.

(١) المصدر السابق، ليون في (٤، ٢٤، ٢٥ - ١٠ - ١٩٢١ م).

- ٤ - وأن أشتراك في نهضة لإصلاح طرق التربية والتعليم.. وإصلاح الأزهر.. وما يدخل في إصلاح التربية من تربية للمرأة وإصلاح حالتها الاجتماعية.
- ٥ - وأن أشتراك في نهضة لإصلاح اللغة العربية.
- ٦ - والعمل على سيادة الأمة ضد كل سلطة فردية – سياسية أو اقتصادية – وأرجو ألا أموت قبل أن أرى الوقت الذي يُنادي فيه بسيادة الأمة، لا على صفحات الجرائد وفي بطون الكتب، بل في كل كبيرة وصغيرة من حياة الأمة العملية، فالمستقبل لسلطان الشعوب، وهو سيمحو سلطان الطبقات كما حما هذا سلطان الملوك المستبدة.
- ٧ - وأتمنى لو تكونت جمعية أمم شرقية إلى جانب جمعية الأمم الغربية.
- ٨ - ووددت لو أتيح لمصر أن تكون من البلاد الشرقية كإيطاليا من البلاد الغربية في عهد إحياء العلوم.. وحاجزاً لم بدئ بتكونين مجامعاً علمية لغوية وفنية تتولى قيادة النهضة.
- ٩ - وتكونين حزب العمال والفلاحين.. حزب الاشتراكية الديمقراطية، الذي يستمد مبادئه من تجارب الأمم الغربية ومن التعاليم النقية الصحيحة التي أتى بها الإسلام والمسيحية. هذه النهضات نحن في أشد الحاجة إليها، وفقني الله إلى أن آخذ بنصيبي في ذلك، وأن أقوم بما يجب عليَّ مما يتسع له مجھودي.. <sup>(١)</sup>.
- هكذا، ومنذ فجر شبابه، خطط السنھوري معلم المشروع الإصلاحي، الذي كانت حياته – الغنية والمديدة – إنجازات تطبيقية لها في مختلف الميادين.. الأمر الذي يفصح عن عبرية في التخطيط، وعزيمة فولاذية في الإنجاز للتخطيط.
- وفي السنوات الخمس التي أمضاها السنھوري بفرنسا، تبحّر في علوم القانون الغربي – أصوله الرومانية.. وتقنياته الحديثة – .. وهل من منابع الثقافة الفرنسية والأوربية.. واتصل بالحركات والتيارات الاجتماعية والثورية – والاشراكية منها بوجه خاص – وزامل المعموظين العرب والمسلمين إلى مؤسسات العلم الفرنسية.. وساح في كثير من البلاد الأوربية متاماً ودارساً.. وقضى في لندن شهراً ونصف الشهر يجمع مراجع رسالته للدكتوراه «القيود التعاقدية على حرية العمل في القضاء الإنجليزي».

<sup>(١)</sup> المصدر السابق، ليون في (٢١، ٢٢، ١-٢٣، ١٩٢٢م)، و (٢٥-٢-١٩٢٢م)، و (٨-٥-١٩٢٢م)، و (١-٨-١٩٢٣م)، و (١٠-٩-١٩٢٣م)، و (٩-١٠-١٩٢٣م).

- وتشهد مذكراته في سنوات الابتعاث – التي دوّنها في (أوراقه الشخصية) – على أن وطنه وأمته وإسلامه، وتجديد الفقه الإسلامي وتقنيته، وإحياء الشريعة الإسلامية بالاجتهد الجديد، ونهضة الشرق بالإسلام، ونهضة الإسلام بالشرق، كانت هي شغله الشاغل، والحلم الذي سهر على رسم معالم تحقيقه، جاعلاً منه رسالته المقدسة في الحياة.
- وعندهما ألغيت الخلافة العثمانية – في مارس سنة (١٩٢٤م) – ويداً للكثرين أن التزعنة القومية – على النمط الغربي – قد انتصرت على الجامعة الإسلامية، كتب السنهوري في مذكراته، محدراً من هذه التزعنة المتعصبة الفتنة لوحدة الأمة، وداعياً إلى توظيفها – بعد تهذيبها – في خدمة الكيان الإسلامي الجامع والأكبر.. فقال في (٤٠ - ٢١ - ١٩٢٤م) أي: في الشهر التالي لإلغاء الخلافة الإسلامية:

«إن فكرة القومية دبت في الشرق، ولا يمكن أن تنتشر، وكل ما يطلب من الشرقيين هو أن يتذروا التاريخ فيروا أن الغرب انتشرت فيه هذه الروح فأصبح القوم أقواماً، وكانت نتيجة المبالغة في هذا المبدأ أن صار كل قوم عدواً للأقوام الأخرى، ووُقعت بينهم الحروب، فالشرق إذا أراد أن يبني نهضته على مبدأ القومية فلا بد في الوقت ذاته من أن يوجد شيئاً من الاتصال بين أقوامه المتعددة في مبدأ نهضتها، حتى يسهل بعد ذلك أن تكون هذه الأقوام على صفاء ووداد، ويجمعها كثير من عوامل التوحيد..».

فلم يتزعزع إيمانه بالجامعة الإسلامية، التي أراد للقوميات أن تكون لبيات في بنائها.. وهو التصور الذي بلوره في رسالته الثانية للدكتوراه – في العلوم السياسية والاقتصادية عن (الخلافة كعصبة أمم إسلامية).

• وإذا كانت مصر قد ابتعثت ابنها عبد الرزاق السنهوري إلى فرنسا ليتخصص في القانون، وينجز رسالة للدكتوراه.. فإن الرجل العظيم قد أنجز في تلك السنوات الخمس أضعاف المطلوب والمأمول.. أنجز رسالة للدكتوراه في القانون – عن (القيود التعاقدية الواردة على حرية العمل في القضاء الإنجليزي) – بالفرنسية – من جامعة «ليون».. ونال عنها جائزة أحسن رسائل الدكتوراه.

وأنجز رسالة ثانية للدكتوراه، تطوع بها دون تكليف.. بل ومع تحذير أستاذه «إدوار لامبير» عالمة القانون المقارن.. وناظر «مدرسة الحقوق الخديوية» بمصر – سابقاً – وهي التي تخرج فيها السنهوري؛ فلقد حذر «لامبير» السنهوري من صعوبة الموضوع،

ومن المناخ السياسي والفكري الأوروبي المعادي له!.. ومع ذلك، تقدم السنهوري فأنجز هذه الرسالة الثانية - في العوم السياسية والاقتصادية - عن ( فقه الخلافة، وتطورها لتصبح هيئة أمم شرقية ) .. مقدماً فيها - بعد الجزء التاريخي - اجتهاده الجديد، ونظريته العبرية في جمع الإسلام، وفي ذات الوقت تميّزه بين الدين والدولة.. وفي جمع الخلافة، وفي ذات الوقت تميّزها، بين الفكرة القومية والجامعة الإسلامية، وأنجز - أيضاً - دبلوماً من معهد القانون الدولي، بجامعة باريس.

أنجز السنهوري رسالته عن ( الخلافة ) التي لم يكن مكلفاً بها، ولم يطلبها منه أحد.. والتي سيؤخر إنجازها عودته إلى وطنه، وترتيبه في السلم الوظيفي، وذلك علاوة على ما يجلبه إنجازها له من عداء الفرنسيين في عقر دارهم.

ولكن « الرسالة » التي حلّها السنهوري - « رسالة الأمة » - هي التي جعلته ينجزها، وينالها بتفوّق نادر، كما أشار إلى ذلك في مقدّمتها أستاذ « لامير » الذي كتب في هذه المقدمة عن تلميذه تحت عنوان « عبرية السنهوري » يقول:

« لقد وجدت ضالّتي المنشودة أخيراً على يد السنهوري، وهو من أبغى تلاميذِي الذين درّست لهم خلال حياتي العملية كأستاذ، إنه تلميذ قد أثبت فعلاً أنه جدير بأن يكون أستاذًا.. ». <sup>(١)</sup>

كما كتب عن السنهوري الخبير المشهور « چورچ كورنيل » - في مجلة جامعة « بروكسل » - يقول: « إنه من أحسن ركائز مجموعة معهد القانون المقارن في جامعة ليون ». كما كانت رسالته هذه عن ( الخلافة ) نقطة الانطلاق والارتكاز للأستاذ الكبير « موريس هورييو » في بناء نظريته الجديدة عن « النظام القانوني » في علم الاجتماع التشعّعي.

ولقد كان تصدي السنهوري - في هذه الرسالة عن ( الخلافة ) - للرد على دعوى الشيخ علي عبد الرزاق - في كتاب ( الإسلام وأصول الحكم ) - الصادر بالقاهرة سنة ( ١٩٢٥ م ) - أن الإسلام دين لا دولة، ورسالة لا حكم، وأن الخلافة - تاريخياً - كانت سلطة كهنوّية مستبدّة، كان تصدي السنهوري لهذه الدعوى تحت عنوان « رأي شاذ » دليلاً على أن السنهوري كان يعيش معارك الفكر في وطنه حتى وهو يدرس خارج عالم الإسلام!

(١) انظر مقدمة « لامير » في الطبعة العربية لكتاب ( فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية ) ( ص ٤١ - ٣٧ ) ترجمة: د. نادية عبد الرزاق السنهوري، مراجعة وتقديم: د. توفيق الشاوي، طبعة القاهرة، سنة ( ١٩٨٩ ) م.

• وفي فرنسا تبلور الفكر الاجتماعي للسنهاوري، فتمنى أن يقوم بمصر المستقلة حزب اشتراكي ديمقراطي للعمال وال فلاحين « بعيد عن التطرف الاشتراكي، يستمد مبادئه من تجارب الأمم الغربية ومن التعاليم النقية الصحيحة التي أتى بها الإسلام والمسيحية .. »<sup>(١)</sup> لأنّه كان يرى « أن الشيوعية داء وبيـل، والرأسمالية هي أيضـاً داء وبيـل .. »<sup>(٢)</sup> .. « وأن كـلاً من الثورة الفرنسية والثورة البولشفية قد أحـلت محل الاستبداد الذي أزالـته استـبدادـاً أشـد »<sup>(٣)</sup> .. كان يريد حـزـباً اشتراكيـاً ديمقراطيـاً « يطبق روح الاشتراكـية التي لا تتناقض مع الروح الشرقـية الإسلامية، والتي تـنجز الإصلاحـات الداخـلـية، فـتوزيع الثروـة تـوزـيعـاً أقربـاً إلـى العـدل، وـتنـقـوى الأـمـة عـلـى أسـس إسلامـيـة »<sup>(٤)</sup>.

هـكـذا خطـطـ السنـهاـوري - منـذ فـجرـ حـيـاتهـ الـعـلـمـيـة - مـعـالمـ الرـسـالـةـ الإـصـلاحـيـةـ التيـ عـزمـ عـلـى حـلـ أـمـانـتهاـ فيـ حـيـاتهـ المـسـتـقـبـلـة.. وـهـكـذا بـدـأـ إـنجـازـ عـدـدـ مـعـالمـ الإـصـلاحـ الفـكـريـ إـيـانـ بـعـثـتـهـ الـعـلـمـيـةـ إـلـىـ فـرـنـسـاـ.

\*\*\*

(١) الأوراق الشخصية، ليـونـ فيـ (٩-١٠-١٩٢٣م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة فيـ (٦-٣-١٩٥١م).

(٣) المصدر السابق، ليـونـ فيـ (١١-١٠-١٩٢٣م).

(٤) المصدر السابق، لاـهـايـ فيـ (٨-١٥-١٩٢٤م).

## ٤ - العودة إلى مصر، والتدريس بكلية الحقوق.. والإنتاج الفكري والنشاط العلمي

عاد السنهوري من فرنسا إلى وطنه مصر في منتصف سنة (١٩٢٦ م) .. وُعيّن مدرّساً للقانون في كلية الحقوق بالجامعة المصرية - جامعة فؤاد الأول - القاهرة الآن - وكان المفترض أن يكون مدرّساً لمادة القانون الدولي .. ولكن المصادفة غيرت مادة تخصصه، فذهب إلى الميدان الذي أبدع فيه ما لم يبدعه أحد سواه .. فمكان القانون الدولي بالكلية كان - يومئذ - مشغولاً بالأستاذ الدكتور سامي جينية .. فعهد إلى السنهوري بالتدريس مادة القانون المدني .. فكان التبوع في الميدان الذي وضعه المصادفة فيه.

وفي التدريس تميز السنهوري في إيصال المعلومات إلى الطلاب .. فكان لا يترك الفكرة الواحدة وهو يدرسها لطلابه، حتى يعرضها بالصور المختلفة التي تحذّب وتنفع مختلف المستويات والأفهام، حتى قال عنه بعض الظرفاء: «إنه يحاضر بالقراءات السبع»!

وبعد عام من عودته إلى مصر عقد قرانه في ٥ مايو سنة (١٩٢٧ م) .. وبني بزوجته بعد شهرين في ٢ يوليو سنة (١٩٢٧ م)، وسافرا في رحلة إلى أوروبا دامت ثمانين يوماً.

وببدأ السنهوري - منذ ذلك التاريخ - مرحلة التأليف للكتب .. والتربية للشباب والرجال .. لا بالتدريس والفكير وحدهما وإنما أيضاً بالمواضف ونماذج القدوة والسلوك .. بدأ التأليف في: المدخل لدراسة القانون .. وعقد الإيجار .. ونظرية العقد .. كما بدأ التربية لطلابه على خلق الرجلة، فقال:

«نصيحتي إلى الطلبة هي: أن يتمسكوا بالرجلة، والمعنى الذي أقصده من الرجلة هنا هو أن تكون شجاعتهم مستمدّة من تفوسهم، لا من الملابس الخارجية، وإذا كنت أنصخهم بعدم الخنوع عند وقوع الظلم، فإني لا أكون أقل نصيحة لهم بعدم التمرد عند إطلاق الحرية؛ فالخنوع للظلم والتمرد على الحرية هما على قدر واحد من الدلالة على الضعف النفسي، فليطهروا أنفسهم من ضعف الخنوع ومن ضعف التمرد، حتى يكونوا رجالاً يدخلون في أنفسهم قوة ذاتية تكون عدتهم في التغلب على الصعاب ..».

• ولم تكن الوطنية عند السنهوري كلمات تقال.. وإنما كانت انتهاء للوطن، وغيره عليه، ورسالة للنهوض به ليتحرر من هيمنة الغرب الاستعماري، ومن الاستلاب الحضاري الذي أشاعه فيه المغاربة، الذين اهزموا نفسياً أمام هيمنة الغربية فأصبح انتهاؤهم للغرب وحضارته لا إلى الشرق ومدنية الإسلام.

ففي ذكرى سقوط الباستيل (١٤ - ٧ - ١٩٢٨م) رأى السنهوري الاحتفال بهذه الذكرى في شوارع القاهرة.. فبكى؛ لأنه يريد أن تحفل القاهرة بحريتها هي.. وكتب في مذكراته يقول: «لقد كان الدمع يطفر من عيني وقد مررت على زينة - في القاهرة - مكتوب في أعلىها «لتحيا فرنسا» - أقيمت احتفالاً بعيد دك الباستيل - فأنا المصري أشعر بأني غريب وسط هذه الزينات، وإن كانت مقامة في بلادي.. لقد حاولت أن أهمس في مصر: «لتحيا مصر»، ولكنني لم أستطع، فقد كنت أفك في هذه اللحظة في أن مصر ليست تحيا الآن، بل هي تخضر بعد أن طعنها في الصميم من فوادها أبناؤها المتفرون المتنابدون..».

• ورغم أن السياسة - بالمعنى الحرفي - لم تكن هواية السنهوري، إلا أن هموم الوطن السياسية، وقضايا الحريات والدستور كانت صلب اختصاصه ورسالته الإصلاحية.. فالعدوان على الدستور، وعلى حرية الصحافة، كانا من همومه.. يدعو أمته إلى افتحام ميادينها عنوة واقتداراً.. فيكتب في مذكراته (٢٠ - ١ - ١٩٢٨م): «أذيع بالأمس الأمر الملكي بوقف الدستور وإلغاء حرية الصحافة، الواقع أن الحرية لا تُعطى، ولكنها تُؤخذ، فإذا كانت هذه الأمة جديرة بالحياة فإن أمامها متسعاً لأخذ حريتها من الغاصبين..».

وعندما تولى على مصر الحكومات الانقلابية المعادية للدستور والحرفيات، ولا تكتفي حكومة إسماعيل صدقي باشا (١٢٩٢ - ١٣٦٩هـ / ١٨٧٥ - ١٩٥٠م) بوقف دستور سنة (١٩٢٣م)، وإنما تلغيه، وتستبدل به دستور سنة (١٩٣٠م) - المفرغ من كل مميزات الدستور - وتكون حزباً ورقياً، وتسميه «حزب الشعب»!.. وتزور إرادة الأمة في اختيار نوابها.. عندما تصنع ذلك وزارة صدقي، التي تألفت في (٦ - ١٥ - ١٩٣٠م)، يقول السنهوري في هذه المحنـة شعراً في (٦ - ٢٢ - ١٩٣١م):

نَوَّابُ هَذَا الشَّعْبِ صَفُوا بِسُيُوفِهِ وَجَرَاهُ  
وَتَحَصَّنُوا بِجُنُدِهِمْ  
لَا يَدْخُلُونَ الْبَيْتَ مِنْ أَبْوَابِهِ!  
مَا بِالْهُمْ مُتَوَجِّسُونَ كَائِنُهُمْ

وَتَحْصَنُوا بِالجُنُدِ حَتَّى يَأْتُوا  
مِنْ كَبِيدِ شَغْبٍ أَمْعَنُوا فِي حَرْبِهِ  
وَالشَّعْبُ يُنَكِّرُهُمْ فَهُلْ مِنْ مُنْصِفٍ  
يَأْتِي لِيَحْمِي الشَّعْبَ مِنْ نُؤَابِهِ؟!

وزراء يدون - في مذكراته (٦ - ١٩٣٣ م) بعد يومين من تأليف إسماعيل صدقى لوزارة الثانية - : « يجب أن تكون السلطة الشرعية هي السلطة الفعلية، لا أن تكون السلطة الفعلية هي السلطة الشرعية ! »

وهي كلمات خالدات.. ونفاثات من عصارات الحكمة، حبذا لو تدبرها المتذمرون، وعمل بها العاملون.

\* ومع أن السنهوري - كما قدمنا - لم يكن حزبياً، يتسمى إلى حزب من الأحزاب.. إلا أن علاقاته بتيارات التغيير والإصلاح - حتى في الدوائر الحزبية - كانت قائمة، وحيمة أحياناً.. فلقد كان معجبًا بتيار الشباب الذين يقودهم «فتحي رضوان»، والذين نظموا سنة (١٩٣٢ م) احتفالاً بالرابطة الشرقية - التي أُنجز فيها السنهوري رسالة دكتوراه - .. ولقد لبى السنهوري دعوتهم، وكتب لهم دراسة عن «الشرق والإسلام»، لخص فيها نظريته عن أن الإسلام هو الشرق والشرق هو الإسلام.. وهي الدراسة التي نشرتها صحيفة «السياسة» الأسبوعية في ١٤ أكتوبر سنة (١٩٣٢ م).

وكان بين السنهوري ومحمود فهمي النقراشي (١٣٦٨ - ١٨٨٨ هـ / ١٩٤٨ - ١٩٤٨ م) ودُّ قدِيم وحيم.. فالنقراشي كان أستاداً للسنهوري في المدرسة العباسية الثانوية - بالإسكندرية - ثم هو من أعلام شباب ثورة سنة (١٩١٩ م)، الذين لم يكتفوا بالمعاهرات والإضرابات والمقاطعات، وإنما اشترکوا في الجهاز السري للثورة، والأعمال الفدائية ضد رموز الاحتلال.. ولقد نجا من الإعدام بأعجوبة ومعجزة.

لذلك، رأينا علاقة الود الحميم بين السنهوري والنقراشي تحجلب للسنهوري المتابع الحزبية، بل وتلتقي بالسنهوري - إبان مرحلة قادمة - في ميدان الانتهاء الحزبي، على نحو ما.. ولبعض الأعوام.

وفي سنة (١٩٣٤ م) على عهد حكومة عبد الفتاح يحيى باشا كونَ السنهوري « جمعية الشبان المصريين ».. فحسبتها الحكومة - بسبب علاقته السنهوري بالنقراشي وكان من زعماء الوفد يومئذ - حسبتها الحكومة تنظيماً شبابياً وفدياً يقوده السنهوري.. ففصلت السنهوري من الجامعة.. فكان الامتحان السياسي الأول للسنهوري مع حكومات الاستبداد.. وعن هذه المحنة كتب السنهوري في مذكراته:

- « عفا الله عنهم .. جبناء، ثم لا يحترمون الشجاعة » (٢٥ - ٧ - ١٩٣٤ م).
  - « أحسن، بعد ما وقع لي، قدرتني على أن آتي العظيم من الأمور إذا تجردت عن حب الذات » (١٦ - ٨ - ١٩٣٤ م).
  - « وعلمت أن بعض الطلبة قد بكى .. دموع إخلاص طاهرة كان لها أبلغ وقع في نفسي » (١ - ٩ - ١٩٣٤ م) فلما تغيرت الوزارة، وجاءت حكومة محمد توفيق نسيم باشا (١٣٥٧هـ / ١٩٣٨ م) التي أهملت دستور سنة (١٩٣٠ م)، وألغت البرلمان المزيف - والتي أيدها لذلك حزب الوفد - عاد السنهوري إلى أحضان الجامعة من جديد.. وكتب عن هذه المحنة في (١١ - ٨ - ١٩٣٥ م) يقول:

«في مثل هذه الأيام من العام الماضي كنت في شاغل من أمر جمعية الشبان المصريين، تتوعدني الحكومة التي كانت قائمة وقت ذاك بالفصل، وأنا أدبر أمر المعاش، فأنظر في خروجي من المنزل الذي أقيم فيه، ثم فصلت ورجعت ثانية، وهذا قد مضت سنة على هذه الحوادث، وأنا الآن أفكر فيها وأقارن أمسى بيومي».

لا يحق لي أن أقول: ما أشبه الليلة بالبارحة، فالليلة لا أحس قلق البارحة، ولا أفكر في خروجي من المنزل الذي أقيم فيه، بل فكرت في أن أوسع من سكتي، وما أشد تقلبات الأيام، وما أجر المرء بالثبات عليها، لا تفزعه البأساء ولا تستهويه النعاء». .

- أما في حقل الفكر والتأليف.. فإن السنهوري لم يقف عند حدود التأليف للطلاب في الجامعة، وإنما أبدع في مختلف ميادين الرسالة الإصلاحية التي حدد معالجتها، والتي نذر لها حياته الفكرية والعملية.. فعلى جانب التأليف في المدخل إلى القانون.. وعقد الإيجار.. ونظرية العقد.. واصل الدعوة إلى تجديد الفقه الإسلامي، بتقنيته، وفتح باب الاجتهاد فيه، ومقارنته بالمنظومات الفقهية العالمية، ليستفيد من فنون صياغتها، وليقيدها بمبادئه ونظرياته وقواعدة الراقية المتقدمة.. والدعوة إلى تكامل وشمول الإسلام للدين والدولة، مع تمييز الجانب العقدي والعبادي في الإسلام – الذي هو خاص بال المسلمين – عن الجانب المدني – إسلام الحضارة والمدنية والثقافة والشريعة وفقه المعاملات – والذي هو الميراث الحلال للأمة والشرق يملنه المتنوعة وأمه وشعوبه وقومياته المختلفة.. فالشرق هو الإسلام، والإسلام هو أساس الرابطة الشرقية.. وكان العيد الخمسيني للمحاكم الأهلية سنة (١٩٣٢م) – وكذلك مؤتمر القانون المقارن بـ «لاهاري» سنة (١٩٣٢م) – المناسبة

لجهود فكرية كبيرة ومتمنية قدمها السنهوري في الدعوة إلى العمل على إعادة الشريعة الإسلامية إلى عرش القانون والقضاء من جديد.

• وفي هذه المرحلة من حياة السنهوري دخلت أحلامه في تجديد الفقه الإسلامي، واستدعاء حاكمة الشريعة الإسلامية، مرحلة النضج، عندما وضعت هذه الأحلام في الممارسة الفكرية والعملية، فلم تعد مجرد أمنيات طيبة يمتناها السنهوري الشاب.. وعن ذلك النضج لأحلامه، وهذه الواقعية التي صبغت أفكار شبابه كتب في ذكرى عيد ميلاده الأربعين بذكراته (١١ - ٨ - ١٩٣٥ م) .. يقول: «أمضيت العشرين عاماً الأولى من حياتي تليماً في المدرسة، وأمضيت العشرين عاماً الثانية تليماً في مدرسة الحياة، فهل كسبت من التجارب ما يكفي لخلع رداء التلمذة وخوض غمار الحياة؟

كنت من عشرة أعوام أجيال بالعواطف المتدافئة، وأحب المجد والعظمة، كنت معناً في أحلام الشباب، كنت أستمد المجد من الخيال. أما اليوم، فعواطفني قاربت النضوب والجفاف، وقد هجرتُ الخيال إلى الحقيقة، وأصبحت لا أرى المجد إلا في أن أكون نافعاً؛ نافعاً لنفسي، ونافعاً لأهلي، ونافعاً لبلدي، ونافعاً للناس ..».

هكذا حل السنهوري – منذ فجر حياته – هموم أمته.. وهكذا تحولت هذه الهموم – في مرحلة الممارسة العملية – من نطاق الحالم والخيال والتخطيط على الأوراق – في مذكراته الشخصية – إلى ميادين العمل والإبداع والإنجاز.. في التدريس.. والتربية.. والتأليف.. والإبداع.. وفي المواقف الكبيرة التي تحبس القيم والأحلام نياذج حية للأسوة والاقتداء في واقع الحياة.

• ولقد كانت الحصيلة الفكرية لإبداعات السنهوري في هذه المرحلة غنية ومهمة ومبشرة.. فمن بين دراساته ومؤلفاته عقب العودة من فرنسا:

- ١- (الدين والدولة في الإسلام) وهي دراسة مهمة، لخص فيها نظريته حول جمع الإسلام – وأيضاً تميزه – بين الدين والدولة.. نشرها في مجلة المحاماة الشرعية – السنة الأولى – العدد الأول – القاهرة سنة (١٩٢٩ م).
- ٢- (تطور لائحة المحاكم الشرعية) وهو بحث نشره في مجلة المحاماة الشرعية – السنة الأولى – العدد الثاني – سنة (١٩٢٩ م).

- ٣ - (عقد الإيجار) وهو كتاب ألفه لطلاب الليسانس بكلية الحقوق سنة (١٩٢٩م).
- ٤ - (الامتيازات الأجنبية) وهو بحث نشره في مجلة القانون والاقتصاد - القاهرة سنة (١٩٣٠م).
- ٥ - (الشريعة الإسلامية) وهو بحث - بالفرنسية - قدمه إلى المؤتمر الدولي للقانون المقارن - بلاهاري - سنة (١٩٣٢م) وهو المؤتمر الذي رأس السنهوري وقد مصر إليه.
- ٦ - (تقرير عن المؤتمر الدولي للقانون المقارن) كتبه السنهوري - بالفرنسية - سنة (١٩٣٢م) ونشرت ترجمته - ملخصة - مجلة القضاء العراقية ببغداد.
- ٧ - (المؤهلية التقديرية) وهو بحث - بالفرنسية - كتبه السنهوري بالاشراك مع الأستاذ حلمي يحيى بدوبي - ونشرته مجلة القانون والاقتصاد - القاهرة سنة (١٩٣٢م).
- ٨ - (الشرق والإسلام) وهو بحث كتبه السنهوري استجابة للشباب الذين كان يقودهم فتحي رضوان عن الرابطة الشرقية، ونشرته صحيفة «السياسة الأسبوعية» في ١٤ أكتوبر سنة (١٩٣٢م).
- ٩ - (وجوب تقييم القانون المدني وعلى أي أساس يكون هذا التقييم) وهو بحث كتبه السنهوري بمناسبة مرور خمسين عاماً على نشأة المحاكم الأهلية.. ونشرته مجلة القانون والاقتصاد - السنة السادسة - العدد الأول - القاهرة سنة (١٩٣٣م).
- ١٠ - (نظريات العقد) وهو كتاب في ألف صفحة ألفه لطلبة الليسانس بكلية الحقوق - القاهرة سنة (١٩٣٤م).

• أما في المحيط الأسري.. فلقد أنجب السنهوري ابنته الوحيدة «نادية» - الدكتورة نادية - في ٢٥ ديسمبر سنة (١٩٣٥م).. وهي التي ادخرها الله تعالى لترعى تراثه، وتتحفي ذكراه.. والتي كانت عواطفها إزاءها تثير ملكاته الشعرية، فيداعبها - وهي في السادسة من عمرها - فيقول لها وعنها:

بِنَيَّةُ نَادِيَةَ  
رَأْيُهُمْ أَمَرَّةَ  
وَلَهُمْ فَرِيقَةَ  
سَأَلْتُهُمَا مَا فَرَقُ  
لَعْبَةَ لَاهِيَةَ  
عُمُرُكَائِمَيَةَ  
فُقِيَ السُّنْنَ بِأَنَادِيَةَ؟

فَأَجَابَتْ: أَنَا أَضَفُ  
 لَغْرُ عَامَيْنِ عَمَاهِيَّة  
 فُلْتُ: إِذْنَ بَعْدَ عَا  
 مَيْنِ أَنْتُمَا سَوَاسِيَّة  
 فَأَجَابَتْ: وَهَلْ تَرَا<sup>!</sup>  
 مَاعْلَى سِنَّهَا بَاقِيَّة؟

\* \* \*

## ٥ - الرحلة الأولى إلى العراق

ولقد كان الشهر الذي ولدت للستهوري فيه ابنته « نادية » - شهر ديسمبر سنة (١٩٣٥ م) - هو الشهر الذي سافر فيه إلى بغداد بالعراق بدعوة من الحكومة العراقية - بعد المعاهدة التي خططت بالعراق نحو الاستقلال السياسي - معاهدة سنة (١٩٣٠ م) - والتي فتحت الباب أمام العراقيين لتجديد وتحديث حياتهم القانونية والتشريعية والقضائية.. فدعوا الدكتور السنهوري ليقود - في بغداد - هذا التجديد والتأسيس.

وفي بغداد أمضى السنهوري عاماً دراسياً (١٩٣٥ / ١٩٣٦ م) اضطر بعده إلى العودة للقاهرة بسبب مرض والدته ووفاتها، لكنه أتجز ببغداد - في هذا العام - إنجازات عظيمة، ما زالت راسخة حتى اليوم في المجتمع العراقي.. فلقد:

- أنشأ كلية الحقوق - ببغداد - .. وتولى عيادتها.
- وأصدر مجلة القضاء - العراقية - على أسس جديدة.. وأسهם في تحريرها.

- وبدأ - بدعوة من حكومة العراق.. وطلب من وزير العدل فيها رشيد عالي الكيلاني - وضع مشروع القانون المدني.. لكن عودته إلى مصر حالت دون إكماله.. فتوقف عند وضع مشروع لعقد البيع.. لكنه رسم خطة وضع هذا القانون المدني على النحو الذي يجعل منه خطوة أكثر تقدماً نحو « أسلمة القانون المدني العربي ».. فبدأ إنجاز هذا العمل الكبير بدراسة مقارنة لكل من:

- ١ - مجلة الأحكام العدلية - العثمانية - التي كانت مطبقة في العراق منذ العهد العثماني، والتي هي تقنين لفقه المذهب الحنفي في المعاملات.

- ٢ - كتاب ( مرشد الحيران في المعاملات الشرعية على مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان، ملائمة لعرف الديار المصرية وسائر الأمم الإسلامية ) للفقيه والقانوني الفذ محمد قدرى باشا ( ١٢٣٧ - ١٨٢١ هـ / ١٤٠٦ - ١٨٨٨ م ) .. وهو الذي يمثل خطوة أكثر تقدماً من مجلة الأحكام العدلية في تقنين الفقه الإسلامي تقنياً عصرياً مضبوطاً.

- ٣ - والفقه الإسلامي، في مصادره العديدة؛ بمختلف المذاهب الإسلامية - والذي رجع السنهوري إلى أمهات مصادره، ليستمد منها القواعد والمبادئ والنظريات والأحكام وفلسفة التشريع، وأيضاً الصياغات.

٤ - والقانون المدني المصري، الذي استلهم السنهوري منه الثراء والغنى في فن الصياغة والتقين.. كما جعل منه سبيلاً لمقارنة عطاء الفقه الإسلامي بالمنظومات القانونية الغربية، التي مثلت متبناً رئيسياً من منباع هذا القانون المصري.

وضع السنهوري هذا المنهاج لصياغة القانون المدني العراقي.. وأنجز - على هدى منه - مشروع عقد البيع.

- كذلك، درس السنهوري - خلال العام الدراسي - بكلية الحقوق العراقية أصول القانون، ومقارنته مجلة الأحكام العدلية مع القوانين المدنية الحديثة، فلقد كانت مقارنة الفقه الإسلامي بالمنظومات القانونية الأخرى - عنده - من أهم السبل لتجديده هذا الفقه الإسلامي.

- وألف كتباً لطلاب كلية الحقوق.. فكانت إنجازاته الفكرية - بغداد - خلال ذلك العام الدراسي:

١ - (نبي المسلمين والعرب) مجلة الهدى العراقية سنة (١٩٣٦ م).

٢ - (من مجلة الأحكام العدلية إلى القانون المدني العراقي).. بغداد سنة (١٩٣٦ م).

٣ - (مقارنة المجلة بالقانون المدني العراقي).. بغداد سنة (١٩٣٦ م).

٤ - (علم أصول القانون).. دروس لطلاب الحقوق.. بغداد سنة (١٩٣٦ م).

٥ - (عقد البيع) في مشروع القانون المدني العراقي.. بغداد سنة (١٩٣٦ م).

\* وعندما عاد السنهوري من بغداد إلى القاهرة - أواخر سنة (١٩٣٦ م) - اصطحب معه العشرة الأوائل من أبناء كلية الحقوق ببغداد، وألحقهم بكلية الحقوق بالقاهرة، فكانوا نواة الأساتذة العراقيين الذين اضطروا بتدريس القانون هناك فيما بعد.

\*\*\*

## ٦- العودة إلى مصر عميداً للحقوق والعمل بالقضاء والمحاماة ووزارة المعارف

- وفي مصر، بعد العودة من بغداد، عُيِّن السنهوري عميداً لكلية الحقوق سنة (١٩٣٧ م).
  - ورأى وفد مصر إلى المؤتمر الدولي للقانون المقارن – في دورته الثانية – بـ بلاهـاي سنة (١٩٣٧ م).
- وأسهم في أعمال هذا المؤتمر بدراستين – باللغة الفرنسية – هما:
- ١- (المسؤولية التقصيرية في الفقه الإسلامي) .. نشرتها مجلة القانون والاقتصاد.
  - ٢- و(الشريعة الإسلامية) ..
- كما كتب دراستين – بالفرنسية أيضاً – في نفس العام سنة (١٩٣٧ م) هما:
- ١- (الشريعة الإسلامية كمصدر للتشريع المصري) نشرت في مجموعة الفقيه الفرنسي إدوار لامبير سنة (١٩٣٧ م).
  - ٢- و(المعيار في القانون) نشرت أيضاً في مجموعة إدوار لامبير سنة (١٩٣٧ م).
- وواصل التأليف في القانون، فألف:
- ١- (الموجز في الالتزامات) القاهرة سنة (١٩٣٨ م)، وهو دروس لطلبة الليسانس بكلية الحقوق.
  - ٢- و(أصول القانون) سنة (١٩٣٨ م)، وهو دروس لطلبة الليسانس بكلية الحقوق بالاشتراك مع الأستاذ أحمد حشمت أبو ستيت.
- وكانت دعوة السنهوري منذ سنة (١٩٣٢ م) – إلى وجوب تقييم القانون المدني المصري، الذي وضع في ظل الاستعمار الإنجليزي سنة (١٨٨٣ م) – قد آتت أكلها.. فتألفت لجنة في سنة (١٩٣٦ م) لتقييم هذا القانون.. ثم تشكلت لجنة أخرى، فلم تنجز اللجنتان عملاً.. فعرضت الحكومة على السنهوري تأليف لجنة، يتولى رئاستها، لوضع القانون الجديد، فاعتذر قائلاً: «إن تجربة مصر في المجلان لا تبشر بالخير، إن شتم أعطوني هذا، وأضع لكم مشروعًا، ثم اعهدوا به إلى أي لجان ترونه لها لبحث هذا المشروع، وتقولون

فيه ما تقول «.. فلقد كان يرى: «أن مجاهد الفرد متوج عندنا، أما مجاهد الجماعة فلا يزال ينقصه الإحکام والتضامن..»<sup>(١)</sup>.

ولقد استجابت الحكومة إلى اقتراحه، فأسنـد وزیر العدل أـحمد خـشـبة باشا - بناء على قرار مجلس الوزراء - أمر وضع مشروع القانون المدني الجديد إلى السنـهـوري، وـمعهـ أـستـاذـهـ الفـرنـسيـ إـدوارـ لـامـيرـ الـذـيـ وضعـ الـبـابـ التـمهـيديـ - فـأـنـجـ السـنـهـوريـ المـشـروعـ .. وـعـرـضـ لـاستـفـتـاءـ رـجـالـ القـانـونـ سـنـةـ (١٩٤٢ـ مـ)ـ - مـلـدةـ ثـلـاثـ سـنـوـاتـ - وـفـيـ سـنـةـ (١٩٤٥ـ مـ)ـ شـكـلتـ لـجـنةـ بـرـئـاسـةـ السـنـهـوريـ، وـعـضـوـيـةـ سـلـيـانـ حـافـظـ، وـكـاملـ مـرـسـيـ، وـمـصـطـفىـ الشـورـيـجيـ، وـعـلـىـ أـيـوبـ، لـمـراجـعـةـ المـشـروعـ عـلـىـ ضـوءـ مـلاـحظـاتـ الـاستـفـتـاءـ، وـقـدـمـتـهـ إـلـىـ الـبرـلـانـ.. وـتـابـعـهـ السـنـهـوريـ فـيـ الـبرـلـانـ حـتـىـ أـقـرـهـ النـوـابـ وـالـشـيـوخـ، الـذـينـ أـشـادـواـ بـالـمـشـروعـ وـوـاـضـعـهـ، باـعـتـارـهـ «ـبـعـدـ الدـسـتـورـ، أـهـمـ تـشـريعـ وـضـعـهـ الـمـصـرـيـوـنـ أـنـفـسـهـمـ»ـ، فـقـدـ أـعـدـ مـشـروعـهـ فـقـيـهـ مـصـرـيـ يـشـغـلـ مـكـانـةـ رـفـيـعـةـ بـيـنـ عـلـمـاءـ الـقـانـونـ»ـ.. وـصـدـرـ الـمـشـروعـ فـيـ يولـيوـ سـنـةـ (١٩٤٨ـ مـ)ـ.. وـنـفـذـ مـنـ تـارـيخـ إـلـغـاءـ الـمـحاـكمـ الـمـخـلـطـةـ وـالـأـمـتـيـازـاتـ الـأـجـنبـيـةـ فـيـ مـصـرـ، فـيـ أـكتـوبرـ سـنـةـ (١٩٤٩ـ مـ)ـ.

وـعـنـدـمـاـ أـنـجـ السـنـهـوريـ مـشـروعـ الـقـانـونـ الـمـدنـيـ - سـنـةـ (١٩٤٢ـ مـ)ـ - أـلقـىـ مـخـاضـرـةـ مـهمـةـ عـنـ فـلـسـفـتـهـ فـيـ وـضـعـهـ، بـعـنـوانـ (ـمـشـروعـ تـنـقـيـحـ الـقـانـونـ الـمـدنـيـ الـمـصـرـيـ)ـ فـيـ ٢٤ـ أـبـرـيلـ سـنـةـ (١٩٤٢ـ مـ)ـ.. وـعـبـرـ عـنـ الـجـهـودـ الـجـبـارـةـ الـتـيـ بـذـلـهاـ فـيـ وـضـعـهـ شـعـرـاـ قـالـ فـيـهـ:

|                                                                           |                                                                                    |                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جُهُودٌ مُنْهَكَاتٌ مُضْنِيَاتٌ<br>وَصَلَتُ اللَّبَلِ فِيهَا بِالنَّهَارِ | وَكُنْتُ إِذَا اسْتَبَدَ الْيَأسُ بِيْمَا<br>أَسْلُ عَرِيمَةَ الْأَسْدِ الْمُثَارِ | إِذَا افْتَحَرُوا بِسَمَاءٍ أَوْ بِجَاهِ<br>فَقَائُونِي مِنَ الدُّنْيَا فَخَارِي <sup>(٢)</sup> |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|

وـعـنـدـمـاـ أـقـرـ الـبرـلـانـ - بـمـجـلـسيـهـ - هـذـاـ الـقـانـونـ، اـعـتـرـ السـنـهـوريـ أـنـهـ قدـ أـنـجـبـ «ـوـلـدـاـ»ـ بـعـدـ إـنـجـابـهـ اـبـنـتـهـ «ـنـادـيـةـ»ـ.. فـقـالـ فـيـ ذـلـكـ شـعـرـاـ:

|                                                                  |                                                      |                                                                 |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| خَلَفْتُ بِنَتًا فِي حِيَاتِي<br>فَالْيُنْتُ «نَادِيَةً» أَتَنِي | لَمْ خَلَفْتُ الْوَلَدَ<br>بِغَدَيَّ اسْتِي وَكَمَدَ | وَإِذَا سَأَلْتَ عَنِ الْوَلَيدِ<br>أَبَاهَ لَمْ يُعْوِزَكَرَدَ |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|

(١) الأوراق الشخصية، في (١٨ - ٢ - ١٩٣٤ م).

(٢) المصدر السابق، في (٦ - ٨ - ١٩٤٢ م).

**وَلَدِي هُو «القَانُونُ» لَمْ أُرْزِقْ إِلَّا بَعْذَاجَهْدَ<sup>(١)</sup>**

ولقد عرضت عليه الحكومة المصرية مكافأة مالية كبيرة – كان في حاجة إليها – لكنه اعتذر عن عدم قبولها.. معتبراً جهوده وجهاده في وضع هذا القانون جزءاً من «الرسالة» لا من «الوظيفة» التي يتغاضى عنها الأموال!

• ويزيد من عظمة الرجل، أنه بعد الفراغ من وضع وإقامة هذا البناء الشامخ.. نراه يتطلع إلى إنجاز المزيد والمزيد لوطنه وأمته.. فيكتب – في ذكرى ميلاده، بعد أيام من إنجاز مشروع القانون المدني في (١٢-٨-١٩٤٢م) – يقول: «.. وإنني آخذ نفسي في هذا اليوم الذي أقطع فيه مرحلة من حياتي، بالسعى في تحقيق أمور أربعة، أرجو الله أن يحيي لي وسائل تحقيقها:

١ - أن تتوحد – في مصر – المحكمة.

٢ - وأن تتوحد – في مصر – المدرسة.

٣ - وأن تقوم الصناعات الكبيرة في مصر، فيصبح البلد صناعياً بقدر ما هو زراعي.

٤ - وأن يؤخذ من التراث ما يكفي لتربية جميع أبناء الأمة تربية تغفل فيها الفروق ما بين الغني والفقير، ولا ينظر فيها إلا للاستعداد الشخصي وحاجات البلد..».

فلقد كان الرجل العظيم، في لحظات الإنجازات العظيمة، يتطلع إلى إنجازات أعظم.. ولم ينس انحيازه الاجتماعي لجماهير الفقراء.. بل لقد وضع في مشروع القانون المدني نصاً «إسلامياً ثورياً»، عندما نص في إحدى مواده على «أن الملكية وظيفة اجتماعية».. لكن مجلس الشيوخ – المكون من «سراة البلاد وأعيانها» – ثار على هذا النص الثوري، وحذف هذه المادة من القانون المدني!

• لكن السياسة والحزبية، التي سبق وأبعدت السنهوري عن الجامعة سنة (١٩٣٤م)، عادت فطاردت الرجل مرة أخرى.. وكان السبب هذه المرة – أيضاً – علاقة الود الحميم التي تربى به بأستاذه وصديقه محمود فهمي النقراشي باشا.

وإذا كانت مناؤة السنهوري – في المرة الأولى – كانت من خصوم الوفد – لأن النقراشي كان يومئذ من زعماء الوفد – فإن المناؤة هذه المرة قد جاءت من الوفد وحكومة

<sup>(١)</sup> المصدر السابق، في (١٥-١١-١٩٤٨م).

النحاس باشا، وذلک بعد انشقاق القراشي عن الوفد، واتجاهه - مع أحد ماهر باشا - إلى تكوين حزب الهيئة السعودية.. فلقد حسب الوفد السنهوري على هذا الاتجاه، وضغطوا عليه أواخر سنة (١٩٣٧م) ليترك الجامعة.. ويومئذ قال كلامته: «لقد ألقوا بي في أحضان السياسة، وأنا أكرهها»!.. فترك الجامعة إلى القضاة - القضاء المختلط - فأصبح قاضياً بالمحكمة المختلطة - بالمنصورة - حتى سنة (١٩٣٩م).. ثم وكيلاً لوزارة العدل.. فمستشاراً مساعدًا بقلم قضايا الحكومة.. ثم عين وكيلًا لوزارة المعارف العمومية - في سنة (١٩٣٩م) - عندما كان وزيرها محمد حسين هيكل باشا (١٣٥٠ - ١٣٧٥هـ / ١٨٨٨ - ١٩٥٦م).. وظل فيها حتى جاء الوفد - مرة أخرى - إلى الحكم - في وزارةٍ فبراير سنة ١٩٤٢م - فأبعد السنهوري من وزارة المعارف في ١٦ مايو سنة ١٩٤٢م.. فاشتغل بالمحاماة، لكنه لم يستسغها ولم يألها.. وكانت دراسته الفدنة عن (وصية غير المسلم، وخصوصيتها للشريعة الإسلامية) مذكرة تقدم بها - كمحام - إلى محكمة النقض في إحدى القضايا بذلك التاريخ.

\* وفي هذه المرحلة التي طاردت الخزية فيها السنهوري، نرى أشعاره معبرة عن آلامه.. وبعد شهر من إبعاده عن منصب وكيل وزارة المعارف، يقول - في (٢٠ - ٧ - ١٩٤٢م) ساخراً:

تَعَالَى أَمَّلْ رَعَامَةَ مَنْ يَقُولُ إِنَّ قَالَ شَيْئًا فَعَلَ  
حَمَى أُمَّةَ وَبَنَى دُوَلَةَ تُسَامِي السَّمَاءَ، وَأَيَ الدُّولُ

وفي الشهر التالي (٦ - ٨ - ١٩٤٢م) يدون في مذكراته:

بَلَدُهَا زِلْ وَشَغَبُ هَرِيزِيلْ وَرِجَالُ صَلَاحُهُمْ مُسْتَحِيلْ

وفي نفس السنة (٢٠ - ١١ - ١٩٤٢م) يشكو من الحال الذي صار إليه.. فيقول:

أَشْكُو إِلَى الْخَمْسِينَ مَا قَاسَيْتُهُ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا مِنَ الْآلَامِ  
فَدَفَتُ بِي الْأَيَّامُ مِنْ حُلُونِي إِلَى مُرُّ وَلَمْ تُشْفِقْ عَلَى أَخْلَامِي  
فَبَلَوَتُ مِنْ حُلُونِي الْحَيَاةَ وَمُرَّهَا

إذا كانت العصبية الخزية قد أصابت السنهوري بهذا الأذى؛ الفصل من الجامعة مرتين.. والإبعاد عن وكالة وزارة المعارف العمومية.. ثم إجهاوه إلى مهنة لا يحبها، فإن

وقد هذا الأذى كان عليه أشد من وقعته على الحزبين الذين تعودوا على ملاقاته مع تغير الأحزاب والوزارات.. فالستهوري لم يكن رجلاً حزبياً فيحقيقة الأمر.. وإنما كان - في الحقيقة - كما قال: «لقد ألقوا بي في أحضان السياسة وأنا أكرهها»!.. بل إن تحليله العبرى للتيارات السياسية والحزبية، وعلاقتها بالقوى المؤثرة والمسيطرة في مصر، هو شاهد صدق على أن هذا الرجل لا يمكن أن يكون صاحب انتهاء حزبى، على النحو الذى حسبيه.. فهو قد عرض لهذه القضية في مذكراته (١٩٣٢ - ٩) وهو بالقاهرة، ثم عرض لها مرة ثانية وهو بدمشق في (١٩٤٤ - ٥ - ٦) فقال فيها كلاماً عميقاً ونفيساً.. قال: «منذ أن دخل الإنجليز مصر وهناك عوامل ثلاثة رئيسية تحرك سياستها: عامل الإنجليز أنفسهم، وعامل العرش، وعامل الأمة، ولكل عامل من هذه العوامل الثلاثة أحزاب سياسية يتمثل فيها نشاطه.. ومن يتبع تطور تنظيم الأحزاب في مصر يلحظ أمرتين أساسين:

كانت الأحزاب تقوم متركزة حول السلطات الثلاث التي تتنازع النفوذ في مصر: سلطة المحتل، وسلطة العرش، وسلطة الشعب.. فتعاون «حزب الأمة»<sup>(١)</sup> مع سلطة المحتل، و«حزب الإصلاح»<sup>(٢)</sup> مع سلطة العرش، و«الحزب الوطنى»<sup>(٣)</sup> مع سلطة الشعب.. وما زال سلطان الشعب يقوى إلى ما بعد الحرب الماضية - (الحرب العالمية الأولى) - فصار حزبه هو أقوى الأحزاب.

ولكن الأحزاب نفسها تغيرتأساؤها وبقيت مبانيها، فقام «حزب الأحرار الدستوريين»<sup>(٤)</sup> مكان «حزب الأمة»، و«حزب الاتحاد»<sup>(٥)</sup> مكان «حزب الإصلاح» و«حزب الوفد القديم»<sup>(٦)</sup> مكان «الحزب الوطنى»، وإن بقي هذا الأخير كذلك للماضي.

(١) تأسى في سبتمبر سنة (١٩٠٧) حول «الجريدة» التي كان يصدرها أحد لطفي السيد باشا.

(٢) تأسى سنة (١٩٠٦) حول «المزيد» التي كان يصدرها الشيخ علي يوسف.

(٣) تأسى سنة (١٩٠٧) بزعامة مصطفى كامل باشا.

(٤) تأسى في أكتوبر سنة (١٩٢٢) بزعامة عدلي يكن باشا.

(٥) تأسى في يناير سنة (١٩٢٥) برئاسة يحيى باشا إبراهيم.

(٦) تأسى في نوفمبر سنة (١٩١٩) بزعامة سعد زغلول باشا.

ثم انقسم حزب الوفد القديم إلى أحزاب ثلاثة<sup>(١)</sup>. أما الحزبان الآخران، فالذى يمثل منها سلطان المحتل<sup>(٢)</sup> انقلب شيئاً فشيئاً ليتمثل طائفه المالك في الأمة، والذى يمثل سلطان العرش<sup>(٣)</sup> اضمحل شأنه حتى كاد يندثر؛ لأن سلطان العرش اختلط بسلطان الأمة فأصبحا شيئاً واحداً، وهكذا كانت الغلبة في آخر الأمر لسلطان الشعب».

فمثل هذا التحليل السياسي والاجتماعي - العلمي .. والعميق - لا يكتبه رجل يتمي بحق إلى أحد أحزاب الأقليات .. وإنما الأمر كما قال السنهوري:

«لقد ألقوا بي في أحضان السياسة وأنا أكرهها».

لقد كان السنهوري - في قضية الخزينة - ضحية وفاته لرجل أحبه، هو التقراشي باشا، الذي تلمذ عليه السنهوري في المدرسة الثانوية، فحسبَ السنهوري على الحزب الذي يتمي إليه التقراشي .. الوفد مرة .. والهيئة السعدية مرة أخرى .. وإخلاص السنهوري للنقراشي، نجده في مذكراته - التي كتبها عقب اغتيال التقراشي (١٧ - ١٩٤٩ م) وقال فيها: «منذ أيام فجعت في رئيس وأستاذِي المغفور له محمود فهمي التقراشي باشا، راح ضحية اعتداء أثيم من طالب مُضلّل مفتون .. ووقع ذلك يوم الثلاثاء ٢٨ ديسمبر سنة (١٩٤٨ م). لقد كان المصاب فاجعاً، وكانت الكارثة فادحة، ودق قلب مصر، فقد حرمت من رجل كان في عنوان قوته، وقد امتلا إخلاصاً وحبّاً لها، وصقلته التجارب، وشحدت همة الأحداث، فارتفع إلى مستوى المسؤوليات التي ألقاها القدر على عاتقه ..».

لكن .. ورغم هذا القلق الذي أحاط بحياة السنهوري في هذه المرحلة من حياته الفكرية والعلمية منذ عودته من بغداد أو أخر سنة (١٩٣٦ م) وحتى عودته إليها ثانية في أغسطس سنة (١٩٤٣ م) فلقد كان إنتاجه الفكري عميقاً وغزيراً.. فغير وضعه لمشروع القانون المدني المصري الجديد.. نراه قد كتب وألف ونشر هذه الآثار الفكرية:

١ - (مقدمة كتاب الامتيازات الأجنبية) وهو بحث تحليلي للمقترحات البريطانية حول الامتيازات الأجنبية سنة (١٩٣٦ م).

(١) أي: خرجت منه الهيئة السعدية سنة (١٩٣٧ م)، والكتلة الوفدية سنة (١٩٤٢ م).

(٢) أي: الأحرار الدستوريون.

(٣) أي: الاتحاد.

- ٢ (الإمبراطورية العربية التي تُبَشِّرُ بها) مجلة الرابطة العربية في ١٥ أغسطس سنة ١٩٣٦م).
- ٣ (واجبنا القانوني بعد معاهدة سنة ١٩٣٦م) محاضرة في (٣١-١٢-١٩٣٦م).
- ٤ (المسؤولية التقتصيرية في الفقه الإسلامي) بالفرنسية - سنة (١٩٣٧م).
- ٥ (المعيار في القانون) بالفرنسية - سنة (١٩٣٧م).
- ٦ (الشريعة الإسلامية كمصدر للتشريع المصري) بالفرنسية - سنة (١٩٣٧م).
- ٧ (الموجز في النظرية العامة للالتزامات) لطلاب الليسانس بكلية الحقوق - سنة (١٩٣٨م).
- ٨ (أصول القانون) لطلاب الليسانس بكلية الحقوق - بالاشتراك مع الأستاذ أحمد حشمت أبو ستيت - سنة (١٩٣٨م).
- ٩ (تطبيق نظرية الظروف الطارئة على عقود البيع المبرمة قبل قانون الإصلاح الزراعي) مجلة المحاماة - سنة (١٩٤١م).
- ١٠ (مشروع تنقيح القانون المدني المصري) محاضرة في (٤-٢٤-١٩٤٢م).
- ١١ (وصية غير المسلم وخصوصيتها للشريعة الإسلامية) بحث كبير قدم للقضاء - محكمة النقض - كمذكرة - في سنة (١٩٤٢م).
- نعم.. كان هذا عطاء السنهوري، على جبهة الفكر في هذه المرحلة القلقة من حياته، والتي امتدت سبع سنوات.

\*\*\*

## ٧- الرحلة الثانية إلى العراق.. وسوريا

### لوضع القوانين المدنية

عاد السنهوري - ثانية - إلى العراق، في أغسطس سنة (١٩٤٣ م)، وذلك لاستكمال العمل الذي بدأه قبل سبع سنوات.. استكمال وضع القانون المدني العراقي الجديد، الذي سبق له وضع منهاج صياغته ومصادرها ومرعياته، وأنجز منه «عقد البيع».

وفي بغداد - ووسط حفاوة العراقيين به، وهي حفاوة نموذجية.. ترداد أحاسيسه بها في ضوء المضائقات الخزبية التي قطعت عليه جهوده الإصلاحية في مصر. في بغداد أخذ ينجز هذا العمل الكبير الذي أراده خطوة أكثر تقدماً من القانون المدني الذي وضعه لمصر.. أكثر تقدماً على درب الأسلامة الكاملة للقانون في وطن العروبة وعالم الإسلام.. فمجلة الأحكام العدلية، وكتاب مرشد الحيران - وفيهما تقنيات الفقه الحنفي - ونظريات ومبادئ وقواعد الشريعة الإسلامية، المبثوثة في مصادر الفقه الإسلامي، على اختلاف مذاهبها، هي المصادر الأولى للقانون المدني العراقي، الذي شرع في إنجازه.. ومع هذه المصادر المرجعية اختار السنهوري القانون المدني المصري الجديد، للاستفادة من صياغته، ولذلك مصدر المقارنة بين «الفقه الإسلامي» و«المنظومات القانونية الغربية».

وتعبرًا من السنهوري عن هذا المنهاج الذي رسمه لأسلامة القانون المدني العراقي، حتى يحتفظ بالأصول الشرعية، مع التجديد في الفروع.. توجه فقيه العصر إلى أعظم فقهاء الإسلام.. توجه إلى الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان، مخاطبًا، فقال في (١٢ - ٩ - ١٩٤٣ م) عندما ذهب إلى بغداد:

أبا حنيفة هذا فقهكم بقيت  
منه الأصول وقامت أفرعُ جدُّ  
ماذا على الدوحة الشماء إن ذهبت  
منها الفروع وظلَّ الجدُّ والوتُّ؟

لكن.. ما إن بدأ السنهوري العمل، رئيساً للجنة وضع القانون المدني، في ٣٠ أغسطس سنة (١٩٤٣ م)، حتى طارده هناك لعنة العصبية الخزبية التي حاصرته في القاهرة فطلبت الحكومة المصرية - حكومة الوفد، برئاسة مصطفى النحاس باشا (١٢٩٣ - ١٣٨٥ هـ / ١٨٧٦ - ١٩٦٥ م) وكانت في مرحلة الوفاق مع الاحتلال الإنجليزي بمصر، إبان الحرب

ضد الفاشية والنازية، وفي مرحلة مواجهة الانشقاقات على حزب الوفد؛ وخاصة انشقاق الكتلة الوفدية بزعامة مكرم عبيد باشا (١٣٠٧ - ١٨٨٩ هـ / ١٩٦١ - ١٣٨٠ م) صاحب (الكتاب الأسود) - طلبت حكومة النحاس من الحكومة العراقية طرد السنهوري من بغداد.. فرفضت الحكومة العراقية.. وحدثت أزمة بين الحكومتين، تدخل حلها رئيس وزراء سوريا - سعد الله الجابري (١٣٠٩ - ١٨٩٢ هـ / ١٩٤٧ - ١٣٦٦ م) - عارضاً على الحكومة المصرية استضافة السنهوري في دمشق - كحل وسط - ليضع هناك القانون المدني السوري، ويستكمل القانون المدني العراقي.. وبالفعل، انتقل السنهوري من بغداد إلى دمشق - في نوفمبر سنة (١٩٤٣ م) - واستقر فيها حوالي شهرين، عمل فيها على وضع القانون المدني السوري.

لكن إصرار الحكومة المصرية على موقفها، وتهديداتها العراق وسوريا معاً بمنع الأساتذة المصريين من السفر إليهما.. اضطر السنهوري إلى العودة إلى مصر في يوليو سنة (١٩٤٤ م).. وفي مصر التحق به عدد من الأساتذة العراقيين لاستكمال العمل في وضع القانون المدني العراقي.. ولقد عكست مذكراته الشخصية مشاعره في هذه الأزمة الجديدة.. فالقانون المدني العراقي - الذي سافر لإنجازه - «أرادوا ألا يتم، ويريد الله إلا أن يُتمه»!!

وافتتح بهذه المنشاعر شاعريته - بدمشق - فقال في (١٢ - ٢ - ١٩٤٣ م):

إِذَا مَا نَابَنِي خَطْبٌ كَبِيرٌ      أَقْبَلْتُمْ يَعْزِمُ مِنْهُ أَكْبَرَ  
وَمَنْ تُعرِكُهُ أَخْدَاثٌ شَدَادٌ      يُعَارِكُهَا فَيُكَسِّرُ أَوْ يَصْهَرُ

- وفي دمشق، وضع السنهوري مخططاً لإنشاء اتحاد عربي - في ١٠ فبراير سنة (١٩٤٤ م) - قبل قيام جامعة الدول العربية.. كما وضع خطة مفصلة لدراسة تجديدية لفقه الإسلام، يقوم عليها معهد عالي مستقل - مرحلة ما فوق الجامعة - في (١٢ - ٣ - ١٩٤٤ م).. وهو المعهد الذي حاول إقامته إيان ولايته وزارة المعارف العمومية سنة (١٩٤٦ م).. فحال دون ذلك الجهة التي حسبته انتقاصاً من اختصاصات الأزهر الشريف.. بل وعدها في إحدى في دين الله!.. فضل الرجل يتحين الفرصة لتحقيق هذا المعلم من معلم رسالته في بعث الشريعة الإسلامية وتجديده الفقه الإسلامي بالدراسات المقارنة، حتى نجح في إقامته باسم معهد الدراسات العربية العليا، في إطار جامعة الدول العربية سنة (١٩٥٢ م).

كما وضع - وهو بدمشق - برنامجاً لحزب اشتراكي ديمقراطي في (٢١-٣-١٩٤٤م) ..  
وخططاته لنهضات صناعية ومصرفية وعلمية.. وضمن مذكراته الشخصية كل هذه  
المخططات.

\* \* \*

## ٨- ولاية وزارة المعارف.. ومجلس الدولة

- عاد الدكتور السنهوري - أو بالأحرى أعيد - إلى مصر في يوليو سنة (١٩٤٤) .. وما هي إلا شهور قليلة حتى ذهبت حكومة الوفد في (٨ - ١٠ - ١٩٤٤ م) .. فانفتحت أمام السنهوري الأبواب الواسعة للمشاركة في العمل العام، ومن خلال الأبواب السياسية التي رموه إليها وهو كاره لها!
- ففي ١٥ يناير سنة (١٩٤٥) تولى وزارة المعارف العمومية، في الوزارة التي رأسها أحمد ماهر باشا (١٣٥٥ - ١٣٦٤ هـ / ١٨٨٨ - ١٩٤٥ م) .. ثم تولى نفس الوزارة - بعد اغتيال أحمد ماهر باشا - في الوزارة التي رأسها أستاذه وصديقه محمود فهمي النقاشي باشا (١٣٥٥ - ١٣٦٨ هـ / ١٨٨٨ - ١٩٤٨ م) - والتي تألفت في ٢٤ فبراير سنة (١٩٤٥) ، وبقي السنهوري فيها وزيراً للمعارف حتى ١٥ فبراير سنة (١٩٤٦) م).
- وإنان وزارة إسماعيل صدقى باشا (١٢٩٢ - ١٣٦٩ هـ / ١٨٧٥ - ١٩٥٠ م) - من ١٦ فبراير سنة (١٩٤٦) حتى ٩ ديسمبر سنة (١٩٤٦) - ترك السنهوري الوزارة .. ورأس وفد مصر إلى مؤتمر فلسطين بلندن .. وعاد إلى دمشق في أغسطس سنة (١٩٤٦) م)؛ ليواصل العمل في القانون المدني السوري، مستكملاً البناء الذي شرع فيه قبل ثلاث سنوات.
- ومن دمشق عاد السنهوري إلى القاهرة ليتولى وزارة المعارف العمومية - للمرة الثالثة - في وزارة النقاشي الثانية - في ٩ ديسمبر سنة (١٩٤٦) م) - وبقي فيها حتى ٢٨ ديسمبر سنة (١٩٤٨) (عندما اغتيل النقاشي باشا) .. ثم تولى ذات الوزارة - للمرة الرابعة - في وزارة إبراهيم عبد الهادي باشا - في ٢٨ ديسمبر سنة (١٩٤٨) م) - وبقي فيها حتى ٢٧ فبراير سنة (١٩٤٩) م) .. عندما انتقل من وزارة المعارف إلى رئاسة مجلس الدولة.
- وفي وزارة المعارف، فتح السنهوري الباب أمام أبناء الشعب المغمورين من تلاميذ المدارس الأولية ليواصلوا التعليم بمراحله المختلفة .. وأثمر عمله هذا في سنة (١٩٥٠) م) .. فكتب عن ثمرة عمله هذه بمذكراته - في (٢ - ٧ - ١٩٥٠ م) - يقول: « سمعت بالأمس خبراً أثلج صدري: تقدم لأول مرة في هذا العام تلاميذ المدارس الأولية لامتحان الشهادة الابتدائية، وهذا نظام كنت وضعته وأنا بوزارة المعارف، لأفتح أمام أبناء الشعب

أبواب العلم والرقي فيتسع البلد بالنبوغ الكامن في أبنائه المغمورين، وهذا قد أثبت النظام ثمرته الأولى، فاللهم اجعلها ثمرة مباركة..».

• ولم تكن بمصر سوى جامعة واحدة هي جامعة فؤاد الأول – إذا استثنينا الأزهر الشريف – فعمل السنهوري – وهو وكييل لوزارة المعارف.. ثم وهو وزير لها – على إقامة جامعتين جديدتين؛ جامعة فاروق – الإسكندرية الآن – وجامعة محمد علي.. وكتب عن ذلك في مذكراته – في (٢٨ - ٤ - ١٩٥١م) – يقول:

«أسجل هنا لنفسي أن الجامعتين اللتين أنشئتا بعد جامعة فؤاد – جامعة فاروق وجامعة محمد علي – كنت ممساها في إنشائهما إلى مدى بعيد.

فجامعة فاروق، وضعت مشروع قانونها في سنة (١٩٤٢م) – وكان وزير المعارف إذ ذاك محمد حسين هيكل باشا – وكنت وكيلًا لهذه الوزارة، فتحديث إلىه في إنشاء هذه الجامعة، ودافع عنها في مجلس الوزراء حتى وفق إلى استخلاص قرار بذلك.

وجامعة محمد علي، قررت إنشاءها وأنا وزير للمعارف في سنة (١٩٤٨م)، متهرّزاً مناسبة الاحتفال بالعيد المتبني لوفاة محمد علي الكبير، وقد أعددت مشروع قانون إنشائها قبل أن أترك وزارة المعارف إلى مجلس الدولة».

• وإبان تولى السنهوري باشا وزارة المعارف في (١٩٤٦م) تولى – أيضاً – رئاسة اللجنة الثقافية بجامعة الدول العربية.. ورأى الفرصة سانحة لإنشاء معهد الفقه الإسلامي، الذي حلم بإنشائه منذ كان طالب بعثة في فرنسا؛ ليجدد الفقه الإسلامي، بالدراسات المقارنة.. وصولاً إلى أسلمة القانون في عالم الإسلام، وإغناء المنظومات القانونية العالمية بنظريات فقهنا الإسلامي، فتقدم بمذكرة لإنشاء «معهد الفقه الإسلامي المقارن» أوائل سنة (١٩٤٦م).. وصدر قرار مجلس جامعة الدول العربية – في ٢٦ نوفمبر سنة (١٩٤٦م) – بالتقدم للحكومة المصرية برغبة تبني إنشاء هذا المعهد.

وكوَّن السنهوري، في وزارة المعارف،لجنة – برئاسته – لهذا المشروع، كان أعضاؤها:

- ١- الشیخ محمد عبد اللطیف دراز - وکیل الأزهر.
- ٢- الشیخ عیسی مثون - عمید کلیة الشریعة بالأزهر.
- ٣- الشیخ محمود شلتوت - الأستاذ بكلیة الشریعة.
- ٤- الدكتور محمد مصطفی القلی - عمید کلیة الحقوق، جامعة فؤاد.

- أستاذ الشريعة بكلية الحقوق.
- أستاذ الشريعة بكلية الحقوق.

وقدم السنهوري للجنة مشروع إنشاء المعهد، الذي أراده معهداً للدراسات العليا المتخصصة، لا يماثل ولا ينافس كلية الشريعة ولا كلية الحقوق.. وإنما يحيي الاجتهاد الفقهي بالدراسات المقارنة.. وجاء في المادة الثانية من مشروع السنهوري لإنشاء هذا المعهد أن «الغرض من إنشائه هو إيجاد بيئة علمية عالية لدراسات في الفقه الإسلامي وقواعد العادة العامة، على اختلاف المذاهب، مقارنة بالقواعد القانونية الحديثة، وتعريف عالم القانون الغربي بالفقه الإسلامي وما ينطوي عليه من حسن الصياغة ودقة التحليل.. ولا يقل بالمعهد إلا الحاصلون على الشهادة العالمية من كلية الشريعة بالأزهر أو على شهادة الليسانس في القانون».

« وأن يكون معهداً لتكوين الباحثين في الفقه الإسلامي المقارن.. ولنشر المخطوطات من كتب الفقه بالطرق العلمية الحديثة.. ووضع مؤلفات وموسوعات في الفقه الإسلامي.. وإصدار مجلة دورية تشتمل على بحوث مبتكرة، ومكتبة جامعة في الفقه الإسلامي.. وأن يكون للمعهد مجلس أعلى يتألف من: شيخ الأزهر، وعميد المعهد، ووكيل وزارة المعارف، ومفتى الديار المصرية، وشيخ كلية الشريعة، وعميد كلية الحقوق، وتسمعة أعضاء من بين المعروفين باهتمامهم وعنايتهم بالفقه الإسلامي، على أن يكون ثلاثة منهم من علماء الأزهر الشريف».

وذلك حتى يتيسر لنا إلقاء نظرة عميقة محيطة فاحصة على تراث علماء المسلمين، وفهمنا روحهم التفهم الصحيح، وبذل يمكن النطور بالفقه الإسلامي على نفس الأسس والقواعد التي أورث السير عليها الإنسانية أعظم حضارة عرفها التاريخ، وحتى يبلغ مبلغ القوانين الأخرى التي لا يقل عنها سلامتها فكراً، ولا وضوح غايتها، ولا حسن صياغة. وبهذا وحده يمكن تنفيذ توصية مؤتمر القانون المقارن التي أعلن عنها في اجتماعه بلاهاري في سنة (١٩٣٢ م) وسنة (١٩٣٧ م) من جعل الفقه الإسلامي أحد مصادر القانون المقارن في العالم، وبهذا وحده يتيسر السير على الخطة التي اتبعت في نيويورك، عند تحضير نظام محكمة العدل الدولية، من اعتبار الفقه الإسلامي نظاماً قانونياً قائماً بذاته.. مجلس قاضٍ يمثله بين قضاة هذه المحكمة..».

هكذا خطط السنهوري باشا - في مذكرة لمشروع إنشاء معهد الفقه الإسلامي - لتحقيق حلم حياته: تجديد دراسات هذا الفقه؛ لفتح باب الاجتهد من جديد، وذلك حتى يتأسّم القانون في عالم الإسلام، ويصبح الفقه الإسلامي منظومة قانونية متّميزة ومستقلة وعالمية، تغنى عالم القانون الدولي المعاصر.

وعندما رفعت مذكرة السنهوري هذه إلى الجهات المختصة، كان هناك تفهم للمشروع، وتقبل له، حتى إن الملك فاروق (١٣٨٤ - ١٩٢٠ هـ / ١٩٦٥ م) قال عنه:

«إن العمل الوحيد الذي سأقدم به إلى الله يوم القيمة هو إنشاء هذا المعهد!»

لكن.. حدث أن منشورات وزُرعت بالمسجد، باسم ثلاثة من «جبهة العلماء»، تحدثت عن المعهد المقترح «بوصفه معهداً أنشئ للإخلاص في دين الله»! الأمر الذي جعل القصر الملكي يؤثر البعد عن اللغط، ويصرف النظر - ولو مؤقتاً - عن المضي في المشروع.

غير أن السنهوري - المجاهد في سبيل بعث الشريعة الإسلامية، لتخطى أعنق القرون، كما كان يقول ذاتياً، وفي سبيل تجديد الفقه الإسلامي، وتقنيته، لتمّ أسلمة القوانين الحديثة - لم ي Yas.. وإنما غَيَّر الطريق لبلوغ ذات المقاصد.. فرجع إلى الجامعة العربية - بعد أن توّقفت الحكومة المصرية عن المضي في المشروع - وكان قد خلفه في رئاسة اللجنة الثقافية بالجامعة صديقه أحد أمين - مقرّحاً على الجامعة إنشاء «معهد الدراسات العربية العليا»، فأُنشئ هذا المعهد في مارس سنة (١٩٥٢ م) أي: بعد ست سنوات من سعي السنهوري لإنشائه.. وأنشئ في هذا المعهد «قسم الدراسات القانونية» - الذي رأسه السنهوري من سنة (١٩٥٢ م) وحتى أواخر سنة (١٩٥٩ م) وجعل منه صورة مصغرّة لمعهد الفقه الإسلامي الذي حلم به شاباً، وسعى لإنشائه سنة (١٩٤٦ م).. وفي هذا القسم للدراسات القانونية قام بالتدريس - مع السنهوري - كوكبة من فقهاء العصر ومجدديه.. منهم الشيخ عبد الوهاب خلاف.. والدكتور محمد يوسف موسى.. والأستاذ مصطفى الزرقا.. وغيرهم من علماء الفقه والقانون.

ولقد كان كتاب السنهوري (مصادر الحق في الفقه الإسلامي - دراسة مقارنة بالفقه الغربي) والذي صدر عن هذا المعهد، في ستة أجزاء، تبلغ صفحاته نحوً من ألف وخمسين صفحة، هو نموذج لحاضرات السنهوري في المعهد، ومثال للدراسات الجديدة التي أراد بها تجديد فقه المعاملات في الشريعة الإسلامية.. والتي أراد لها مؤسسة للدراسات العالية تنهض على أداء رسالتها.

• وأثناء تولى السنهوري باشا وزارة المعارف العمومية عُيِّن عضواً « بمجمع اللغة العربية » - في ٢٨ نوفمبر سنة (١٩٤٦ م) - متقدراً اسمه العشرة الذين شملتهم مرسوم التعيين، والذين أطلق عليهم أحمد أمين، في حفل استقبال المجمع لهم، وصف « العشرة الطيبة »!.. وكان مع السنهوري من هؤلاء الأعلام: الدكتور إبراهيم بيومي مذكر، والدكتور عبد الوهاب عزام بك، والأستاذ زكي المهندس بك، والشيخ محمود شلتوت، والشيخ عبد الوهاب خلاف، والأستاذ محمد فريد أبو حديد بك.

وفي المجمع أسهم السنهوري في وضع كثير من المصطلحات القانونية - بلجنة القانون والاقتصاد - كما نادى بتطوير اللغة العربية وتجدید أساليبها، على التحو الذي كان ينادي به في ميدان الفقه الإسلامي .. وعبر عن مذهبه في هذا الميدان بقوله - في مؤتمر المجمع سنة (١٩٤٨ م) :-

« إن اللغة العربية ليست مقصورة على ما قاله أسلافنا وأجدادنا في العصور السابقة؛ بل هي تتسع لتشمل ما نقوله نحن في عصرنا الحاضر، ولا يملك الأموات من هذه اللغة أكثر مما يملك الأحياء.

هناك وجه شبه حقيقي فيما بين اللغة العربية والفقه الإسلامي، هو في أن الفقه واللغة - على السواء - مصادرهما واحدة، مصادر الفقه الإسلامي - كما تعلمون - الكتاب والسنّة، أي: النص، ثم القياس، والإجماع، ومصادر اللغة العربية هي أيضاً النص، وهو هنا ينحصر في الألفاظ والعبارات التوقيفية التي ورثناها عن أجدادنا الأولين، والتي يأتى بعض منها إلا أن يقف عندها، وهم في ذلك يعتبرون أهل الظاهر في اللغة، ويقابلون أهل الظاهر في الفقه، ثم القياس، وبه يقول - فيها أعلم - جمهور الزملاء في المجمع، فيستتبّلون صيغة من أخرى، سعياً وقياساً، ويشتّتون وينحّتون، ثم الإجماع، وهذا هو المصدر الذي أحب أن أسترجع إلى أنظاركم، فإن الإجماع في اللغة - كالإجماع في الفقه - مصدر جوهري، وهو الذي يكفل التطور في اللغة كما كفل التطور في الفقه، وقد لا يريد بعض منا أن يعترف بهذا المصدر أو يقرّه، ولكنه مصدر يفرض نفسه، وتحمّله سنن الوجود، ويقتضيه القانون الطبيعي، واللغة التي لا يُعترف بالإجماع مصدرًا لها لغة لا تلبّي أن تنطوي على نفسها، ثم تذبل وتموت، والذين ينكرون الإجماع مصدرًا للغة ينكرون على هذه اللغة أن تعيش.

والإجماع معناه حق المساواة ما بين السلف والخلف، وهو حق هؤلاء جميعاً في أن يصنعوا لغتهم على قدر حاجتهم، فيكون لكل جيل نصيب في ذلك، وكما أن الذي يراه المسلمون في الفقه حسناً فهو عند الله حسن، كذلك ما يراه الناطقون بالعربية في جيل من الأجيال حسناً فهو في اللغة حسن.

لا نستطيع أن ننكر على أي جيل حقه في أن يساهم في صنع لغته، وفي أن يتبع من الألفاظ ما يفي بحاجاته، وما يتماشى مع حضارته، ومتى فعل ذلك فإن الألفاظ التي ابتدعها تكسب مكاناً مشروعاً في اللغة لا يجوز لأحد إنكاره.

وإذا أناقلت بالإجماع في اللغة، فلست أقصد - بالإجماع - الفوضى، وليس كل ما يخطر في بال الكاتب من ألفاظ جديدة يبعد فيها عن أصول اللغة وقواعدها يكرسه بالإجماع، فإن القول بهذا الرأي من شأنه أن يبلل اللغة ويشيع فيها الفوضى، والإجماع غير الفوضى؛ بل إن الإجماع هو الذي ينقد من الفوضى. ولا بد للإجماع في اللغة - كالإجماع في الفقه - من قواعد يتركز فيها، وضوابط يستقر عندها؛ فتقعид هذه القواعد وتحديد هذه الضوابط هو من أقدس واجبات هذا المجمع، وإذا رسمت حدود الإجماع واستقرت قواعده وضوابطه كان على المجمع أن ينظر في الألفاظ التي تأثرت بهذا الإجماع، فيسجل منها ما وجد، ويُغفل منها ما انعدم وفقاً للضوابط والقواعد التي أقرّها..<sup>(١)</sup>

هكذا كان السنهوري في مجمع اللغة العربية، داعية للاجتهداد كما كان في الفقه والقانون.. فرسالة الإصلاح منهاج شامل للنهضة والتقدم على امتداد المعلم والمليادين الحضارية جميعها.

- وفي هذه المرحلة من حياة السنهوري - وهو وزير للمعارف، في حكومة التراثي باشا - جلت جيوش الاحتلال الإنجليزي عن القاهرة والعواصم المصرية، وانسحب إلى قاعدها في منطقة قناة السويس، ودخل الجيش المصري «ثكنات قصر النيل» بقلب القاهرة للمرة الأولى منذ هزيمة الثورة العرابية في سبتمبر سنة (١٨٨٢م) أمام قوات الغزو والاحتلال.. وحضر السنهوري هذا الاحتفال.. وسجل في مذكراته مشاعره كوطني أحب بلاده، وثار في سبيل تحريرها منذ ثورتها الوطنية سنة (١٩١٩م).. كتب في (٢١ - ٣١٩٤٧م) :

(١) الأوراق الشخصية، (ص ٢٨٠، ٢٨١).

ا ذهبتاليوم إلى ثكنات قصر النيل لحضور حفلة دعت إليها وزارة الدفاع ابتهاجا بجلاء الجنود البريطانية عن هذه الثكنات وعن القاهرة والوجه البحري جيّعا، فلم يعد هذه الجنود بقية إلا في منطقة القناطر، عَجَلَ الله بجلائهم عن هذه المنطقة أيضا.

لقد كنت أحس - وأنا في طرقي إلى هذه الثكنات، والناس تماماً الشوارع فرحين مغتبطين بهذا الحادث السعيد - أنني أقرب إلى هؤلاء الناس مما كنت من قبل، كأن كل واحد منهم أخي أو ابن عم أو قريب، إن هذه الأعياد القومية الكبرى من شأنها أن تزيد من ربط القلوب، وأن تضيق من حلقات الروابط. التي توقف ما بين قلوب المواطنين حتى تصبح أدنى إلى روابط النسب والقرابة.

ودخلت الثكنات لأول مرة في حياتي، واغرورقت عيناي بالدموع.. ورأيت الجيش المصري أمامي بجنوده وموسيقاهم يملأ الميدان، فرجعت بالذاكرة إلى الوراء بعيداً بعيداً إلى سنة (١٨٨٢م) حين دخلت الجنود البريطانية القاهرة واحتلت هذه الثكنات.

ها قد عاد الجيش المصري إلى ثكتنه بعد خمس وستين سنة، وإذا عاد الأسد إلى عرينه فقد أنس به العرين، وما عليك بعد ذلك أن تعد ما شئت من السنين.

اللهم أتم على هذه الأمة نعمتك، وحده لك يا رب وشكراً، ثم حده لك وشكراً..<sup>(١)</sup>

• وحتى يتم الله نعمته على مصر بالجلاء الكامل والحرية الناجزة، ذهب السنهوري - في أغسطس سنة (١٩٤٧م) - ضمن الوفد المصري - الذي رأسه التقراشي باشا - لعرض القضية المصرية على مجلس الأمن الدولي، واضعاً خبراته القانونية في خدمة «المطلب الوطني» الذي يصارع دعاوى «ذتاب» الخيمنة الاستعمارية والاحتلال.

• وعندما أقر البرلمان المصري القانون المدني الجديد - الذي بناه السنهوري - في سنة (١٩٤٨م).. وأصبح هذا القانون نافذاً منذ إلغاء المحاكم المختلطة والامتيازات الأجنبية في (١٥ - ١٠ - ١٩٤٩م)، أحسن السنهوري باشا - أكثر من أي أحد سواء - بمعنى خاص للفرحة الوطنية بهذا القانون، الذي بدأ به عهد الاستقلال الفقهي لمصر المستقلة.. وتذكر الجهود الجبارية التي بذلها في سبيل وضع هذا القانون، ومتابعة الاستفتاء عليه بين

(١) في مذكرات السنهوري تثار العبارات التي تفيض بجهة لوطنه.. ومنها هذا البيت - من شعره - الذي تكرر ذكره في المذكرات:

وَطَئِيْ عُذَيْتُ بِمَاِهِ وَيُنْزِيْهُ

علماء القانون.. وفي لجان مجلسي البرلمان، على امتداد أربعة عشر عاماً - منذ (١٩٣٦ م) وحتى سنة (١٩٤٩ م) فسجل فرحته وفخاره شعراً - في أغسطس سنة (١٩٤٩ م) - قال فيه:

إِنِّي خَتَمْتُ بِذَلِكَ الْقَانُونِ نِعْهَدًا قَدْ مَضَى وَبَدَأْتُ عَهْدًا  
وَأَقَمْتُ لِلْوَطَنِ الْعَزِيزِ زِمَفَارًا وَبَنَيْتُ مَجْداً

• وكان السنهوري - الذي دعا إلى الوحدة العربية قبل عقود من قيام جامعة الدول العربية - يدرك ويؤمن أن «جامعة الدول» ليست المقصود، وإنما المقصود «دولة عربية اتحادية» ثم «دولة متحدة».. وأنبقاء العلاقات العربية عند مستوى «جامعة الدول» سيمثل عقبة أمام التطور الطبيعي نحو المقصود الوحدوي العربي، الأمر الذي سيؤدي إلى تراجع - حتى صيغة «جامعة الدول» - فيما التقدم على درب الوحدة العربية، وإما التراجع إلى الوراء.. فكتب - في (١٩٤٩ - ١٢ م) - يقول:

«جامعة الدول العربية مرحلة عابرة من مراحل الوحدة العربية، ولا يقدر لها في وضعها الحالي أن تدوم طويلاً، فهي إما أن تنكص إلى الوراء فتنحل الجامعة، وإما أن تحظى إلى الأمام فتحول الجامعة إلى دولة اتحادية ثم إلى دولة متحدة، وهذا التحول هو الذي أرجحه، وهو ما يستخلص من دروس التاريخ في شأن الإمبراطورية الألمانية والاتحاد السويسري والولايات المتحدة الأمريكية وغيرها من الدول..».

كما كان السنهوري صادقاً مع نفسه ومع أمهه ومع الحقيقة، عندما رأى أن إقامة الكيان الصهيوني في قلب وطن الأمة العربية إنما أريد به إجهاض الوحدة العربية وتقدم الأمة العربية ونهوضها.. فكان صريحاً وأميناً عندما أعلن أن إزالة هذا الكيان الصهيوني، وإلقاءه في البحر الذي جاء منه هو الشرط الضروري لإقامة الوحدة العربية.. ولقد حمل السنهوري مصر هذه المسؤولية، فكتب - في (١٩٥٢ - ٥ - ٢٤) - يقول: «لا أرى لمصر إلا سبيلاً واحداً يجب عليها أن تسلكه: ترأب صدعها الداخلي وتقوى، ثم ترمي إسرائيل في البحر، ف تكون الوحدة العربية..».

• وفي الأول من مارس سنة (١٩٤٩ م) حلف السنهوري باشا اليمين رئيساً لمجلس الدولة في مصر.. وسجل - في أوراقه الشخصية - دعاءه لربه: «اللهم تَوَلَّنِي بِهَذَا وَتُوفِّيقَنِي  
في هَذَا الْعَمَلِ الْجَدِيدِ».

وكان مصر قر بمراحله من الغليان السياسي والاجتماعي والفكري، استشرى فيها الفساد، واهتزت الأرض من تحت قواصم نظام الحكم الذي أصيب بالعجز والشيخوخة والفساد.. كما أصاب العجز الأحزاب التقليدية، فلم تعد قادرة على النهوض بمهام التغيير، ولا على حل المشكلة الوطنية مع الاحتلال الإنجليزي.. وأراد النظام مواجهة أزمته بالبطش بالحربيات العامة، وحرمان القوى الاجتماعية والسياسية الجديدة من فرصها في التغيير.. فكان السنهوري، على رأس مجلس الدولة، حصن الأمة وملاذ حرياتها في سنوات الأزمة والغليان والتحولات.

ولقد أحدث السنهوري من التنظيمات في مجلس الدولة ما جعله قادرًا على النهوض بهذه الرسالة التي تطلعت إليها الأمة.. فاستصدر القانون رقم ٩ لسنة (١٩٤٩) بتعديل قانون مجلس الدولة.. ثم أعد اللائحة الداخلية للمجلس.. وأنشأ نظام المفوضين في القضاء الإداري.. والمكتب الفني.. وأنشأ مجلة مجلس الدولة، التي صدر عددها الأول في يناير سنة (١٩٥٠).. ورأس تحريرها، وأسهם بالكتابة فيها.. فكان أعاد إنشاء مجلس الدولة إنشاءً جديداً.

وفوق التنظيم الجديد، الذي يزيد من كفاءة هذا الحصن القضائي الذي يخالص الناس الحكومة إليه.. استن السنهوري عدداً من السنين القانونية والقضائية الحسنة في أعمال واحصاصات المجلس، وذلك من مثل:

- ١ - تقرير حق القضاء في رقابة دستورية على القوانين، خلافاً للرأي الذي كان راجحاً في ذلك الحين.
- ٢ - واعتبار تصرف الإدارة - الحكومة - في تعطيل الصحف أو إلغائها عملاً من أعمال الإدارة، لا من أعمال السيادة.

ومن ثم إخضاعه لرقابة القضاء الإداري ليرى هل صدر متفقاً مع أحكام الدستور والقوانين وخالياً من التعسف، فيحكم بصحته، أو هو قد صدر متعارضاً مع هذه الأحكام، أو منطويًا على تعسف في استخدام السلطة، فيحكم ببطلانه؟

ولقد طبق السنهوري هذا المبدأ في الحكم التاريخي الذي ألغى به قرار مجلس الوزراء الصادر في ٢٨ يناير سنة (١٩٥١) بلغاء صحيفة مصر الفتاة.. وجاء في حيثيات هذا الحكم التاريخي: «... لأن حرية الصحافة قائمة على ركن من أركان الدستور، وهي السباق حرية الرأي والفكير، وهي الدعامة التي تقوم عليها النظم الديمقراطية الحرة.. مع التنبية

إلى المسؤوليات الخطيرة التي تلقىها هذه الحصانة على عاتق الصحافة، وإلى وجوب الاضطلاع بهذه المسؤوليات لوجه الوطن والمصلحة العامة، وفي حدود القانون والنظام العام، فبقدر الحرية تكون المسؤولية».

وفي التاريخ الذي أصدر فيه السنهوري هذا الحكم، الذي هز الحياة السياسية في مصر يومئذ، نجد أنه يكتب في مذكراته الخاصة -في (٤ - ١٠ - ١٩٥١م)- يقول: «أشعر بأني عادل بطبيعي، وأنزل الصنعة على حكم الطبع، لا عادل بصنعي وأنزل الطبع على حكم الصنعة».

٣- الوقوف بحزم ضد ترد بعض جهات الإدارة على أحكام المجلس، وامتناع بعض الوزراء عن تنفيذها، فوصم هذا الامتناع بأنه مخالفة قانونية خطيرة لأصل من الأصول التي تعلوها المبادئ الدستورية العليا، وقضى بأن هذا يعد خطأً جسيماً يندرج تحت الجرائم التي يُعاقب عليها جنائياً، وبعد خطأ الوزير الذي يقدم على ذلك مستوجباً لمسؤوليته الذاتية في ماله الخاص عن التعويض المطالب به دون خزانة الدولة.

وهكذا جعل السنهوري من مجلس الدولة حصن للحربيات للأمة، في ظرف كانت الأمة أحوج ما تكون فيه إلى الحرفيات لتواجه عسف النظام العاجز عن أداء الواجبات الوطنية والاجتماعية الملحة.. حتى كان الناس - في عهد رئاسته لمجلس الدولة - يقولون لمن يستشعرون منه الظلم: «أششكوك لمجلس الدولة!»

• ولقد حاولت حكومة الوفد - التي طاردت السنهوري في الثلاثينيات والأربعينيات - أن تبعده عن رئاسة مجلس الدولة، وبادرت إلى ذلك بعد أسبوعين فقط من تأليفها في (١٢ - ١ - ١٩٥٠م) فسعت في (٢٦ - ١ - ١٩٥٠م) إلى إبعاده عن القضاء، بحججة أنه كان سياسياً حزبياً، وهي التي سعت في الثلاثينيات إلى إبعاده من الجامعة إلى القضاء المختلط بنفس الحجة! فذهب وزير المالية الدكتور زكي عبد المعال إلى السنهوري، ودار بينهما حوار، الذي رد فيه السنهوري على طلب الحكومة بقوله:

«ليس في الدستور أو القانون ما يمنع من أن يتولى وزير سابق رئاسة مجلس الدولة، حتى ولو كان هذا الوزير قد انتمى إلى حزب سياسي وقت أن كان وزيراً، وتاريخ القضاء المصري حافل بأسماء قضاة كانوا وزراء سابقين وكانتوا ينتسبون لأحزاب سياسية، بل كانوا رؤساء لهذه الأحزاب<sup>(١)</sup>، ولم يمنع ذلك من أن يكونوا خيراً للقضاء على ونزاهة واستقلاله»

<sup>(١)</sup> يشير بذلك إلى عبد العزيز ياشافهيمي (١٢٧٨ - ١٣٧٠هـ / ١٩٥١ - ١٩٧٠م) الذي رأس - في فترة ما -

وحيدة، وما دمت قد استقلت من الحزب الذي أنتمي إليه، وقطعت صلتي بجميع الأحزاب السياسية منذ توليت القضاء، فلا يجوز أن يقوم اعتراض على شغلي لمنصبي الحالي.

ثم.. هل وقع مني بعد تولي القضاء أيٌّ تصرُّف قضائي يدل على أنني رجل حزبي؟

- وزير المالية: فيها أعلم، لا..

- السنهوري: وفيها لا تعلم، لا..».

فليا عرض عليه وزير المالية أن يختار أي منصب يشاء، قال السنهوري:

- «أي منصب تريده أن اختاره؟.. لم أكن وزيراً وفضلت منصب القضاء على منصب الوزارة؟.. إن الحكومة إذ تقدم إلى أن تتحلى عن منصبي بدعوى الحزبية، فإنها هي التي تصرف تصرفاً حزبياً، وإن من واجبي أن أدفع اعتداءها على استقلال القضاء، وسابقني في منصبي لأقوم بهذا الواجب، كيف أرضى أن تعسف الحكومة بمجلس الدولة، وهو الذي يتولى إنصاف الناس من الحكومة إذا تعسفت بهم؟ إن بيدي وبينكم دستور البلاد وقانون مجلس الدولة».

هكذا واجه القاضي العادل وحسن الحرير الشامخ عدوان حكومة الوفد على حصن العدالة - مجلس الدولة - .. ومتى؟ .. يوم أن كانت هذه الحكومة مؤيدة تأييداً شعبياً جارفاً، ولها في البرلمانأغلبية كاسحة عز نظيرها في تاريخ الحكومات المصرية الحديثة والمعاصرة.

ولم يشأ السنهوري أن يدع أمر هذه المحاولة عند حدود هذا الخوار، وهذا الموقف.. وإنما أسرع ودعا الجمعية العمومية لمجلس الدولة في أول فبراير سنة (١٩٥٠ م) - أي: بعد أقل من أسبوع من حواره مع زكي عبد المتعال - وعرض عليها الأمر، ثم تخلى عن رئاسة الجلسة لوكيل المجلس، قائلاً لزملائه:

«إنني أترككم لمناقشة هذا الأمر الخطير في حرية تامة، وإذا كانت الأقدار قد شاءت أن تلقى على عاتقي في هذه الظروف التاريخية أحاطر مسؤولية نحو استقلال القضاء وكرامته، فقد اعترضت بمشيئة الله أن أضطلع بهذه المسئولية كاملة، ولن أدخل في هذا السبيل كل ما يسعني من طاقة وجهد..».

وتدالوت الجمعية الأمر.. ثم أصدرت قرارها الذي انتهى إلى «أن مطالبة رئيس المجلس بالتنحي عن منصبه تتطوي على خالفة صريحة للقانون، واعتداء على استقلال المجلس لا تقره الجمعية، وتعهد إلى رئيس المجلس أن يتخذ من الإجراءات ما يكفل المحافظة على استقلاله، كما تطلب إليه أن يبلغ هذا القرار لوزير العدل».

وكتب السنهوري مؤرخاً لهذا الحدث التاريخي، الذي انتصرت فيه العدالة على الاستبداد الخزفي - كتب بمجلة مجلس الدولة - عدد يناير سنة (١٩٥١م) - فقال: «.. وعندما يحين الوقت فيقرأ الخلف تاريخ هذه الحقبة العصبية من حياة المجلس، سيعلم أن السلف قد ترك له تراثاً هو أثمن ما ترك سلف خلف، تراثاً عبادة الحق والعدل، وقوامه العزة والكرامة..».

وكتب - أيضاً - بذكراته (في ٧ - ٢ - ١٩٥٠م): «لا يُذَلّ بلدًا عَسْفُ الحكماء، بل استخراة المحكومين، ولو أن كل محكوم شجعت نفسه فقاوم العَسْف لكان العنت الذي يصييه من المقاومة أيسر من العنت الذي يناله من الضيم..».

- وشاء الله أن يكون السنهوري باشا ومجلس الدولة - بعد قيام ثورة ٢٣ يوليو سنة (١٩٥٢م) - الحماة لحربيات الذين أرادوا الاعتداء على هذا القاضي العادل والشامخ وعلى مجلس الدولة في يناير سنة (١٩٥٠م).. فزعماء حزب الوفد - الذين طالتهم اعتقالات ثورة يوليو - أنصفهم قضاء السنهوري بأحكام مجلس الدولة، التي ألغت قرارات اعتقالهم، حتى قال فؤاد سراج الدين باشا - وكان سكرتيراً للوفد، ووزير الداخلية في حكومته - عن السنهوري باشا: «لقد ظلمنا هذا الرجل !»

بل لقد تحدثت بعد السنهوري وشجاعته صحفة إنجلترا - بلد التقاليد القضائية الشهيرة - فكتبت إحدى الصحف الإنجليزية تقول: «ليت في بريطانيا قضاة مثل هذا الرجل !!»

إن قضاة عدو لا كثرين قد دخلوا التاريخ لإيمانهم بالقانون، وشجاعتهم في الدفاع عنه.. ولقد كانت عظمة القاضي السنهوري في إيمانه بالقانون والدستور، وفي شجاعته في الدفاع عنها.. وأيضاً في إيمانه بالأمة وبالرأي العام.. ويشهد على هذه الحقيقة ما كتبه - في مذكراته - بعد انتصاره على حكومة الوفد في هذه الأزمة العصبية - في (٤ - ٤ - ١٩٥٠م) - عندما قال:

« يوجد رأي عام في مصر تخشاه كل سلطة: تخشاه الحكومة، ويخشاه البرلمان، وتخشاه كل السلطات منها علت، ويكتفي للاستيقاف من ذلك أن تثار مسألة تحرك هذا الرأي العام، فإذا به يتحرك، وإذا به يقف وقفه لا تستطيع أية سلطة إلا أن تتحمّل أمامها، وكل ما تستطيع أن تدعى إليه السلطة من ظفر هو أن تدعى أن تصرّفها كان مطابقًا لما يريد الرأي العام..».

• ويزيد من عظمة السنهوري – قاضي مجلس الدولة العادل<sup>(١)</sup> والشامخ والصادم – أن الرجل لم يقف بهذا المجلس عند « عدالة القاضي .. ونزاهة المحكمة » - التي يخاصم الناس إليها الدولة والسلطة - وإنما كان الرجل واعيًّا أنه يقود تغييرًا فوريًّا لإصلاح كل مؤسسات الحكم، بدءًا بإصلاح السلطة القضائية، وتطلعًا إلى إصلاح السلطة التشريعية والتنفيذية، فكتب بمذكراته الشخصية - في (٢٢ - ٣ - ١٩٥٠م) - يقول:

« نظام الحكم في مصر في أشد الحاجة إلى الإصلاح والاستقرار، ويبدو لي أنه يصعب البدء بإصلاح السلطة التشريعية أو بإصلاح السلطة التنفيذية، على أهمية هاتين السلطتين. فيجب - إذن - البدء بإصلاح السلطة القضائية، ويكون هذا الإصلاح في النظم؛ بحيث يكفل استقلال هذه السلطة استقلالًا تامًّا، وبحيث تستطيع السلطة أن تقوم بوظيفتها بما ينبغي من النزاهة والحيدة، ثم يكون هذا الإصلاح في رجال القضاء أنفسهم، فيختارون من بين الرجال القادرين على تأدية هذه الرسالة المقدسة، من ناحية الخلق ومن ناحية الكفاية..».

لقد كان رائدًا للإصلاح في مختلف الميادين، يبدأ الإصلاح الشامل من موقع القضاء وإصلاح القانون.. ولذلك كان ساعيًّا إلى الارتفاع بمكانة الأمة، حتى يكون هناك أمل في إنصاف الرعية من الرعاة.. فلا قيمة للقانون - برأي السنهوري - إلا إذا تكافأت قوى المتقاضين إليه؛ لأن القوة تصبح هي القانون عند اختلال موازين القوى والعلاقات.. ويعباره - المعبرة عن فلسفته في هذه القضية - :

(١) كان السنهوري يأخذ نفسه بالعدل قبل أن يأخذ غيره، بل ويشتت على نفسه. فقد جاءه قريب له، يحمل شهادة لبسان الحقوق، بتفوق، ليعمل في مجلس الدولة، فقال له: ما دمتُ أنا في مجلس الدولة لا يمكن أن تطا قدملك هذا المجلس، لا أقبل أبدًا أن يقال: إن السنهوري عُيِّن أقاربه في مجلس الدولة، وعيَّن الرجل في المجلس بعد إخراج السنهوري منه!

« إن القانون لا يوجد إلا في تنظيم العلاقات فيما بين اثنين متكاففين في القوة أو في الضعف، أما حيث يتفاوتان قوة وضعفًا، فالقانون هو القوة »<sup>(١)</sup> ..

• أما الإنتاج الفكري للستهوري، في هذه المرحلة من مراحل حياته - ما بين سنة ١٩٤٦م (وسنة ١٩٥٢م) - فهو:

- ١ - (الروابط الثقافية والقانونية في البلاد العربية) القاهرة سنة - (١٩٤٦م).
- ٢ - (التعاون الثقافي والتشريعي ما بين البلاد العربية) محاضرة بتاريخ (٢٤ - ٥ - ٦١٩٤٦م).
- ٣ - (المفاوضات في المسألة المصرية) سنة (١٩٤٧م).
- ٤ - (مجلة مجلس الدولة) مقدمات أعدادها.. وما نشره بها من أبحاث - (١٩٥٠ - ١٩٥٤م).
- ٥ - (تقارير مجلس الدولة) متذكرة لاته سنة (١٩٤٩م)، وحتى سنة (١٩٥٤م).
- ٦ - (علمتي الحياة) مجلة الملال - سنة (١٩٥١م).
- ٧ - (في رثاء عبد العزيز باشا فهمي) مجلة مجلس الدولة - سنة (١٩٥١م).
- ٨ - (مخالفة التشريع للدستور والانحراف في استعمال السلطة التشريعية) مجلة مجلس الدولة - سنة (١٩٥٢م).

هذا-غير القوانين المدنية التي وضعها مصر.. وسوريا.. والعراق.. والتي مثلت «أهرامات التشريع» التي تعيش عليها هذه البلاد حتى الآن.

\* \* \*

(١) الأوراق الشخصية، القاهرة في (٢٠ - ٢ - ١٩٥٠م). في سنة (١٩٤٩م) منحت الحكومة الفرنسية وسام ليجؤن دويش « لستهوري باشا، لتنظيمه - أثناء وزارته للمعارف - تعليم الفرنسية، كإحدى اللغتين الأجنبيةتين في المدارس الثانوية.. فكتب - في مذكراته (١٢ - ٢ - ١٩٤٩م) - « ويعلم الله أنت لم أعن بتنظيم هذه اللغة إلا لأن التلاميذ المصريين في حاجة إليها، ولو أن وساتنا مصريةً منع لي لقاء هذه الخدمة الوطنية لاستنفدت ذلك، فالحمد لله الذي أراد ألا أمنحك وساتاً أجنبيةً إلا لسب خدمة وطنية.. ». كتب هذا، وهو الذي تعلم في فرنسا!..

## ٩ - الوفاق.. والشقاق مع ثورة يوليو

• في الوطنية المصرية كانت هناك مدرستان: مدرسة مصطفى كامل باشا والحزب الوطني، ولقد تفرعت منها فروع وامتدت لها امتدادات، ومدرسة سعد زغلول باشا وحزب الوفد، ولقد انشقت عن الوفد كتل وأحزاب، ولقد كانت المدرسة الأولى هي مدرسة الجامعة الإسلامية، التي ترى الوطنية المصرية لبنة أساسية وقيادية في بناء هذه الجامعة الشرقية الإسلامية، وترى في المدينة الإسلامية المؤسسة على الشريعة الإسلامية الخيار الحضاري لأمتنا في الانتعاق والتحرر والتقدم والنهوض.. وحتى الوحدة العربية التي سعت إليها هذه المدرسة.. كانت معبراً لمصر على طريق الجامعة الشرقية والإسلامية.

أما المدرسة الثانية في الوطنية المصرية – مدرسة سعد زغلول وحزب الوفد – فإن الوطنية قد وقفت بها عند الوطن المصري، وحتى عندما انخرطت في الدائرة العربية – متتصف أربعينيات القرن العشرين – فإنها لم تشر في أدبياتها إلى ما هو أبعد من جامعة « الدول » العربية.. كما لا نجد أثراً في أدبيات هذه المدرسة – من الوفد إلى الانشقاقات عليه – للخيار الحضاري الإسلامي، في المدينة والشريعة والقانون.. بل على العكس من ذلك كان موقفها من زوال الخلافة الإسلامية سنة (١٩٢٤ م) ومحاولات إحيائها، ونزع العرش المصري إلى الرموز الإسلامية.. كان موقف هذه المدرسة من هذه التوجهات الإسلامية سلبياً.. وأحياناً عدائياً.

وفي المدرسة الأولى للوطنية المصرية – مدرسة مصطفى كامل – تربى السنهوري باشا.. وتطور.. ولقد أشار إلى هذه الحقيقة – في مذكراته الشخصية (٥ - ١٢ - ١٩٢٣ م) عندما قال:

« إن الجيل الذي أنا منه تلمنذ في الوطنية لمصطفى كامل قبل أن يتلمنذ لزغلول... ». وهذه « القبلية » ليس المراد بها « الزمن » فقط، وإنما « المضمون » ويشهد على ذلك موازنة السنهوري بين مصطفى كامل وسعد زغلول، وهي موازنة ترجح كفة مصطفى كامل ومدرسته.. وفيها وعنها يقول: « إن أملِي في الحياة قد تَعَيَّنَ بين مصطفى كامل وسعد زغلول، والفرق بينهما جاء من أن مصطفى بدأ أن يكون وطنياً قبل أن يكون

عظيماً، فجاءت عظمته من الوطنية، أما سعد فبدأ أن يكون عظيماً قبل أن يكون وطنياً، فجاءت وطنيته من العظمة»<sup>(١)</sup>.

كما يتحدث السنهوري عن الذين يدين لهم بتكون شعوره الإسلامي فيقول في (٥ - ١٢ - ١٩٢٣م): «إن مدين بشعوري الإسلامي لرجال.. أذكر منهم: الكواكيي وجاويش وفريد وجدي.. .. وهؤلاء - كما هو واضح - رجال الجامعة الإسلامية، والمدنية الإسلامية، والشريعة الإسلامية.. وليسوا رجال الوطنية، التي اقتربت كثيراً من النموذج الغربي، ورشحت عليها رذائل من علمانية الغرب، كما كانت هذه الوطنية في الوفد والانشقاقات الحزبية التي تفرعت عنه.

ثم إن رسالة السنهوري في الإصلاح قد كانت - عبر كل مراحل حياته - هي إحياء الشرق وتوحيد شعوبه بالإسلام ومدنيته وشرعيته. وتجديد الفقه الإسلامي لأسامة القانون الحديث، وإغناء المنظومات القانونية العالمية بكتوز شريعة الإسلام.. وهي رسالة لا نعثر لها على أثر في حزب الوفد والانشقاقات التي خرجت منه وعليه.

وإذا كان الوفد قد خرجت منه وعليه أحزاب وقتل تبادلت معه الحكم - وكان منها حزب الهيئة السعودية - فإن الحزب الوطني قد ترك بصمات مدرسته - الجامعة بين الوطنية والإسلامية - على أغلب حركات التغيير الجديدة التي ظلت في المعارضة.. والتي كانت تسعى إلى إحداث تغييرات جذرية في المجتمع من الإخوان المسلمين إلى مصر الفتاة.. إلى اللجنة العليا للحزب الوطني.. إلى الضباط الأحرار.. ففي هذه الحركات والدعوات التغييرية جميعها - وإن بدرجات متفاوتة - كان هناك تزامن وامتزاج بين الوطنية والإسلام وارتباط بين الدائرة الوطنية والعربية والإسلامية، كدوائر للاقتئاء، ترابط وتزامن وتترابط على سلم الاقتئاء الإسلامي، وفي خارطة التحرر والنهوض.

ولهذه الحقيقة من حقائق تأثير مدارس الوطنية المصرية قال السنهوري باشا عن الملابسات التي دفعته - رغمَ عن طبيعته - إلى حزب الهيئة السعودية، وهو انشقاق على الوفد وجزء من مدرسته: «لقد رموني إلى السياسة وأنا كاره لها» فلقد «أُلْهى» إلى عضوية حزب لا يتمي إلى مدرسته الوطنية والفكرية، لا شيء إلا لأن العصبية الحزبية - الوفدية - قد ربطته بالسعديين بسبب علاقته بالنقراشي باشا، كما سبق لحكومة عبد الفتاح

(١) الأوراق الشخصية، ليون في (١٥ - ٣ - ١٩٢٣م).

يمىء باشا سنة (١٩٣٤ م) أن حسبته على الوفد بسبب هذه العلاقة بصديقه وأستاده التفراشي.

فالسنهروري - منذ فجر حياته.. وبرنامجه هذه الحياة.. وبيان جازاته في سبيل الشريعة الإسلامية، والمدنية الإسلامية، والخلافة الإسلامية - هو ابن المدرسة التي مزاحت وزواجت ووفقت بين الوطنية، والقومية، والإسلام.. بل لقد كان الرجل - وهو يمسك بصوبلان العدالة.. في مجلس الدولة - الحصن الذي حتى حريات حركات التغيير في سنوات الغليان السياسي والاجتماعي، التي سبقت وأثمرت ثورة ٢٣ يوليو سنة (١٩٥٢ م).

لذلك - وبناء على هذا التحليل - لم يكن غريباً أن نرى السنهروري باشا، ومعه كثيرون من رموز الحركات التغييرية الجديدة، مثل سليمان حافظ، وفتحي رضوان، ونور الدين طراف.. إلخ.. إلخ - في صفوف المؤيدين لثورة يوليو، والتعاونيين معها، والمستشرين بها خيراً، على حين رأينا الوفد وكل الأحزاب التي تفرعت عنه أو خرجت عليه، بما فيها حزب الهيئة السعدية - الذي حُشر إليه السنهروري حشراً البعض الوقت - رأيناهم جميعاً يقفون من الثورة موقف المناوأة والعداء.

لقد حدث مع تبشير ثورة يوليو، استقطاب وفرز جديد في مدارس الوطنية المصرية، فالتفتت رموز كثيرة من امتدادات مدرسة مصطفى كامل - ومنهم السنهروري - حول ثورة الضباط الأحرار، الذين أعلنت أدبياتهم وأكملت - من فلسفة الثورة وحتى الميثاق - أنهم أقرب إلى مصطفى كامل منهم إلى سعد زغلول.. وأن الوطنية عندهم لا تقف عند خارطة الجغرافية المصرية، وإنما تبعدها إلى الدائرة القومية العربية، والمحيط الحضاري الإسلامي. في ضوء هذه الحقيقة نفهم انحراف السنهروري مع الكوكبة التي رحبت بثورة يوليو، والتي تعاونت مع الضباط الأحرار لتنفيذ ما يمكن تفديه من أحلام هذه المدرسة العريقة في الوطنية المصرية.

• فالسنهروري مع سليمان حافظ، كانا بمثابة «المطبخ القانوني» للإجراءات الثورية لحركة الضباط الأحرار.

وإذا كان قانون الإصلاح الزراعي - في سبتمبر سنة (١٩٥٢ م) - قد مثل أهم إنجازات الثورة - بعد إخراج الملك فاروق من البلاد - فلقد كان للسنهروري دور بارز في هذا القانون، الذي يحقق بعضًا من أحلامه في الاشتراكية الديمقراطية وإنصاف العمال

والفلاحين، فهو الذي أشرف على وضع هذا القانون، ومذكرته الإيضاحية، ولوائحه التنفيذية.. وكان من أبرز أعضاء اللجنة العليا للإصلاح الزراعي، التي قامت على تنفيذ هذا القانون.. ولقد شاء الله أن تعقد الجلسة الأولى لبحث تحديد الملكية الزراعية – في (١٢ - ٨ - ١٩٥٢ م ) أي: بعد أيام من قيام الثورة – في ذكرى عيد ميلاد السنهوري، فكتب في مذكراته الشخصية يقول:

«ويسعدني أن أحضر اليوم أول جلسة لبحث تحديد الملكية الزراعية في مصر، وقد شاء الله أن أبدأ مع اللجنة المعهود إليها في ذلك بحث هذا المشروع الخطير في هذا اليوم المبارك الميمون.. اللهم وفقني إلى عمل الخير».

- وعندما ألغت ثورة يوليو دستور سنة (١٩٢٣ م ) وكانت لجنة لوضع دستور جديد، كان السنهوري من أبرز أعضاء هذه اللجنة.. ووجد الفرصة سانحة ليضمن الدستور الجديد – إلى جانب مبادئ الديمقراطية السياسية والنظام البرلماني القائم على توازن السلطات – مبادئ الديمقراطية الاجتماعية بما فيها تقرير حق الفرد في العمل والتعليم والعلاج وحماية حقوق العمال، ومساواة المرأة بالرجل في سائر الحقوق، ورعاية الأسرة والطفولة والأمومة.. إلخ.. إلخ.

- وكان السنهوري – كذلك – عضواً في مجلس الإنتاج القومي، الذي أقامته الثورة للتخطيط للحياة الاقتصادية والتنمية الاجتماعية في البلاد.

- ومع كل ذلك – وفوقه، وقبله – ظل السنهوري رئيساً لمجلس الدولة، والقاضي الذي يحرس العدالة، ويقف بالمرصاد حتى لتجاوزات الثورة ضد خصومها؛ بل والخصوم السابقين للسنهوري ياشا!

- وعندما افتتح «معهد الدراسات العربية العالمية» سنة (١٩٥٣ م ) – وهو حلم السنهوري لتجديد الفقه الإسلامي – شرع يلقي فيه محاضراته، التي كانت – فيما بعد – سلسلة التفيس عن (مصادر الحق في الفقه الإسلامي) وكتب في مذكراته (١١ - ٨ - ١٩٥٣ م ) يقول: «وقد شاء الله أن يكون هذا العام هو الذي يفتح فيه معهد الدراسات العربية العالمية. فاللهم وفقني إلى خدمة الفقه الإسلامي في هذا المعهد، واجعل جهودي في خدمته نواة لغرس عظيم..».

• ودعته الحكومة الليبية - عقب استقلالها - ليضع لها مقومات الدولة، والقوانين التي تحررها وتتحرر تشريعاتها وقضاءها من آثار الاستعمار الإيطالي.. فوضع لها قانونها المدني، الذي صدر في نوفمبر سنة (١٩٥٣ م) ونظم لها القضاء.. وراجع مشروع المحكمة العليا الاتحادية.. وعندما عرض عليه وزير العدل الليبي - الأستاذ فتحي الكخيا - مكافأة مالية سخية، اعتذر عن عدم قبولها، قائلاً - عن العمل الذي أتجزه - : « إنها هي رسالة، وأمل.. رسالة عاهدت الله على القيام بها، وأأمل في أن تتوحد التشريعات المدنية في البلاد العربية » وهي كلمات تحتاج إلى التأمل العميق، مرات ومرات.

• لكن السنهوري الذي جعل الإصلاح القانوني رسالة حياته، والذي تطلع إلى إصلاح السلطات التشريعية والتنفيذية عن طريق إصلاح السلطة القضائية، اختلف - وكان لا بد أن يختلف - مع قطاع من الضباط الأحرار الذين يقودهم جمال عبد الناصر حول الموقف من سبل ووسائل وأكياس التغيير والإصلاح - وليس حول مقاصد التغيير والإصلاح - فانحاز السنهوري إلى طريق الدستور والقانون والديمقراطية والرأي العام.. وانحاز عبد الناصر إلى « الثورة بأي طريق! ». فكان الفصام الت Kendall بين السنهوري وبعد الناصر في « أزمة مارس سنة (١٩٥٤ م) ». والذي انتهى نهاية مأساوية، عندما سيرت « هيئة التحرير » - التنظيم السياسي للثورة - والبوليس الحربي، والباحث العسكري مظاهره من « الدهماء والغوغاء المأجورين »، يقودها عدد من الضباط، وتوجهت المظاهرات إلى مجلس الدولة - وكان السنهوري يرأس الجمعية العمومية للمجلس - فاقتصرت، واعتذرت على السنهوري - في ٢٩ مارس سنة (١٩٥٤ م) اعتداء همجياً ووحشياً، كاد أن يؤدي بحياة هذا الرجل العظيم.. ومنذ ذلك التاريخ سيطرت الكراهية والعداوة على فكر السنهوري ومشاعره نحو عبد الناصر ونظام حكمه.

• لقد أدخل السنهوري إلى المستشفى للعلاج مما أصابه في هذا العدوان الهمجي، وظل في المستشفى أكثر من شهر! ولما خرج من المستشفى كان عبد الناصر قد تغلب على خصوصه، ورأس الوزارة في (١٧ - ٤ - ١٩٥٤ م)، فكتب السنهوري في مذكراته (١٥ - ٥ - ١٩٥٤ م) - معتبراً عن المأساة التي مر بها، والتي قارنها بما حدث لرسول الله ﷺ في الطائف من سفهائها وغوانتها، فقال:

يقول شوقي في رثاء أحمد أبو الفتاح:

**يَا أَحْمَدُ الْقَانُونُ بَعْدَكَ غَامِضٌ قَلِيقُ الْبُنُودُ مُجْلَلٌ بِسَوَادِ!**

لما خرج النبي صلوات الله عليه وسلم من الطائف، وقد أصمت من فيها آذانهم عن دعوته، وقذفه الأولاد بالحجارة، قال يخاطب ربه:

« اللهم إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين وأنت ربى، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهمني؟ أم إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يكن بك غضبٌ عليَّ فلا أبالي، ولكن عافيتك هي أوسع لي، أعود بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة، من أن تُنزل بي غضبك، أو يحل عليَّ سخطك، لك العُتبَى حتى ترضى، ولا حول ولا قوة إلا بك »<sup>(١)</sup>.

لقد حدثت القطيعة الكاملة والحادية بين السنهوري وعبد الناصر (١٣٣٦ - ١٤٣٩ هـ / ١٩١٨ - ١٩٧٠ م) ونظامه منذ ذلك التاريخ، وحتى انتقامها إلى رحاب خالقهما.. طرد السنهوري من مجلس الدولة عقب الاعتداء عليه - مارس سنة (١٩٥٤ م) - وبعد عام من ذلك التاريخ - مارس سنة (١٩٥٥ م) - طردت الحكومة من المجلس ثانية عشر مستشاراً من كانوا يعملون مع السنهوري.

واعتزل السنهوري الحياة العامة.. ومنعته الحكومة من السفر إلى خارج مصر، اللهم إلا استجابة لطلب أمير الكويت سنة (١٩٦٠ - ١٩٦١ م) - الشيخ عبد الله الصباح - فذهب السنهوري إلى الكويت، ووضع لها دستورها، والمقومات القانونية التي تؤهلها لعضوية الأمم المتحدة.

- واقتصرت «الحياة العامة» للسنهوري منذ ذلك التاريخ، وحتى وفاته - أي: لثمانية عشر عاماً - على ندوة في منزله، مساء كل يوم أربعاء، يستقبل فيها عدداً من الأصدقاء والخلصاء،
- وتناثرت في مذكرات السنهوري - منذ ذلك التاريخ - العبارات المعبرة عن كراهيته لجمال عبد الناصر، وتنبياته زوال نظامه الديكتاتوري.

- ففي (٣١ - ٧ - ١٩٥٤ م) يكتب: «عقاب الرذيلة أفضل من إثابة الفضيلة؛ ذلك بأن الفضيلة تحمل جزاءها في ذاتها، أما الرذيلة فهي في أشد الحاجة إلى العقاب، لا يجوز أن تنزل الرذيلة مسلحة إلى الفضيلة وهي عزلاء، بل يجب حتى تنهزم الرذيلة أن تتسلح الفضيلة».

(١) كنز العمال (٢/٨٩) برقم (٣٧٥٦)، ط - دار الكتب العلمية، بيروت.

- وفي (١٩٥٤ - ٨) يكتب: «إذا أصبحت اليوم شديد التقدير لمعاني الحرية الشخصية وحرية التعبير عن الرأي وحرية الفكر بوجه عام، فليس ذلك لأنني لم أكن أدرك هذه المعاني من قبل؛ بل لأنني بالنسبة إليها كالمريض الذي لم يستطع أن يقدر نعمة الصحة إلا بعد أن أصابه المرض، فالحرية - كالصحة - من أكبر نعم الله، ولكن الإنسان لا يقدرها حق قدرها إلا بعد أن تزول».

- وبعد إزاحة عبد الناصر لمحمد نجيب من رئاسة الجمهورية، وانفراده بالسلطة في (١٤ - ١١ - ١٩٥٤) يكتب السنهوري في (١٠ - ١٢ - ١٩٥٤) يقول فيه:

فَيَا رَبُّ رَحْمَةَ مَا لَنَا بِهَا  
وَلَا بِالْخُطُوبِ الْجَارِيَاتِ يَدَانِ  
وَكُنَّا كَمَنْ يَخْشَى الصُّدَاعَ فَعِنْدَمَا  
أُصِيبَ بِهِ ذَارُوهُ بِالسَّرَّاطِانِ  
فَاللَّهُمَّ زَحِّرْ غُمَّةً مَا لَنَا بِهَا  
أَصِيبَ بِهِ ذَارُوهُ بِالسَّرَّاطِانِ

فاللهم زحّر الغمة، واكتب لنا السلامة والتوفيق».

- وبعد حادثة محاولة الاعتداء على عبد الناصر في ميدان المشيشية بالإسكندرية في (٢٦ - ١٠ - ١٩٥٤) واعتقال الإخوان المسلمين.. وغناء أم كلثوم:

\* يا جمال يا مثال الوطنية \* أجل أعيادنا الوطنية \*

\* بنجاتك يوم المشيشية \*

في الوقت الذي كانت تدور فيه - بيغداد - مفاوضات عقد حلف بغداد.. يكتب السنهوري:

أَرَدْنَا أَنْ سَابِرَهُ وَيَنْدَا  
وَسِرْنَا فِي الرُّكَابِ فَكَانَ أَشَرَعَ  
تُغَنِّي أَمْ كُلُّ ثُومٍ بِمُضِرِّ  
وَفِي بَغْدَادٍ مِيثَاقُ بُوقُّعٍ!

- وعندهما تجري مراسم إقامة وحدة مصر وسوريا، و اختيار عبد الناصر رئيسا للجمهورية العربية المتحدة في فبراير سنة (١٩٥٨) - يكتب السنهوري في (١١ - ٢ - ١٩٥٨) يقول: «الديكتاتور هو الرجل الذي يتبع له الحظ أن ينشئ ويجمع ويدخر قوات كبيرة تمكنه من أن يرتكب أخطاء كبيرة دون أن ينكشف»!

- وفي الشهر التالي للاستفتاء على عبد الناصر رئيسا للدولة الجديدة يكتب السنهوري في (٣ - ٣ - ١٩٥٨) يقول: «لا نريد ملوكا ولا طغاة».

- لكن هذه المحنـة، وهذه العزلة الاجتماعية التي فرضت على السنـهوري لم تصبـه بالـيأس، بل ظـل يراودـه الأـمل في زـوال نظام عبدـالناـصر.. فهو يكتبـ شـعراـ في (٦-١٦-١٩٥٨م) يقولـ فيه:

تـحـمـلـتـهـاـ أـيـامـ كـرـبـ وـشـدـةـ  
وـمـ أـتـرـخـ حـرـخـ فـيـ التـفـاؤـلـ عـنـ عـهـدـيـ  
فـيـ بـارـبـ صـبـرـأـسـ يـاـ رـبـ فـرـجـةـ  
فـعـنـدـيـ مـنـ الإـيمـانـ بـالـحـقـ مـاـ عـنـدـيـ

- ويبدوـ أنـ وـقـوعـ الـانـفـصالـ اـنـفـصالـ سـورـيـاـ عـنـ مـصـرـ -ـ فـيـ سـبـتمـبرـ سـنةـ (١٩٦١م)ـ قدـ أـعـشـ آـمـالـ السـنـهـورـيـ فـيـ الـخـلاـصـ مـنـ نـظـامـ عبدـالـناـصرـ.. فـكـتبـ فـيـ عـيـدـ مـيـلـادـهـ (١١-٨-١٩٦٢م)ـ يـسـأـلـ اللهـ -ـ جـلـ وـعـلاـ -ـ أـنـ يـجـعـلـ هـذـاـ عـامـ مـسـتـهـلـ الـبـرـكـةـ وـالـخـلاـصـ لـنـفـسـيـ وـلـبـلـدـيـ، إـنـ اللهـ قـرـيبـ يـجـبـ الدـعـاءـ «ـثـمـ ذـكـرـ دـعـاءـ الرـسـولـ ﷺـ عـقـبـ الـعـدـوانـ عـلـيـهـ فـيـ الطـافـهـ»ـ.

- وـعـنـدـمـاـ حـدـثـتـ الـأـزـمـةـ، الـتـيـ سـبـقـتـ الـعـدـوانـ الإـسـرـائـيلـيـ فـيـ ٥ـ يـوـنـيـوـ سـنةـ (١٩٦٧م)ـ وـأـمـتـلـاتـ أـجـهـزـةـ الـإـعـلـامـ الـمـصـرـيـ بـالـأـغـانـيـ وـالـأـنـاشـيدـ وـالـمـقـالـاتـ الـتـيـ تـتـحدـثـ عـنـ الـفـتوـحـاتـ وـالـانتـصـارـاتـ الـوـشـيـكـةـ الـحـدـوثـ.. وـطـلـبـ عبدـالـناـصرـ مـنـ الـقـوـاتـ الـدـولـيـةـ الـانـسـحـابـ مـنـ خـلـيـجـ الـعـقـبـةـ.. وـتـحـرـكـ الـقـوـاتـ الـمـصـرـيـةـ إـلـىـ شـبـهـ جـزـيرـةـ سـينـاءـ، كـتـبـ السـنـهـورـيـ فـيـ (٢٩-٥-١٩٦٧م)ـ يـقـولـ: «ـمـاـ رـأـيـتـ أـنـكـيـ مـنـ أـنـ يـتـصـدـىـ لـلـدـفـاعـ عـنـ الـحـقـ رـجـلـ قـامـ عـلـىـ الـبـاطـلـ!ـ»ـ

- فـلـمـاـ وـقـعـتـ الـهـزـيـمةـ -ـ فـيـ (٥-٦-١٩٦٧م)ـ وـأـلـقـىـ النـظـامـ بـالـمـسـؤـولـيـةـ فـيـهـاـ عـلـىـ قـطـاعـ مـنـ رـكـابـ سـفـيـتهـ؛ لـيـبـرـيـ الـبـاقـيـنـ، وـلـيـمـيـعـ الـمـسـؤـولـيـةـ -ـ كـتـبـ السـنـهـورـيـ فـيـ (٦-١٩-١٩٦٧م)ـ يـقـولـ: «ـهـنـاكـ مـنـ التـجـارـ مـنـ يـتـعـمـدـ إـحـرـاقـ مـتـجـرـهـ حتـىـ لـاـ يـنـكـشـفـ إـفـالـسـ،ـ فـهـلـ تـرـىـ هـذـاـ التـاجـرـ هـوـ الـذـيـ عـلـمـ رـجـالـ السـيـاسـةـ بـعـضـ أـسـلـيـبـ الـعـمـلـ؟ـ!ـ»ـ

- ثـمـ يـكـتبـ فـيـ (١٧-٧-١٩٦٧م)ـ: «ـهـنـيـئـاـ لـحـكـومـتـاـ الـمـظـفـرـةـ، إـنـهـاـ دـائـيـاـ عـلـىـ الـحـقـ، وـهـيـ دـائـيـاـ تـكـسـبـ الـرـهـانـ، لـاـ يـتـزـلـ فـيـ حـلـبـةـ السـبـاقـ إـلـاـ حـصـانـ وـاحـدـ، وـهـيـ تـرـاهـنـ عـلـىـ هـذـاـ حـصـانـ!ـ»ـ

- ثـمـ يـكـتبـ عـنـ الـفـرـديـةـ وـالـدـيـكـتـاتـورـيـةـ، الـتـيـ تـمـسـخـ الـشـعـبـ فـيـ الـدـيـكـتـاتـورـ فـيـ (١٨-٧-١٩٦٧م)ـ: «ـنـحـنـ أـمـةـ فـذـةـ؛ ثـلـاثـونـ مـلـيـونـاـ مـنـ الـبـشـرـ، يـنـظـرـونـ جـمـيعـاـ بـنـفـسـ الـعـيـنـ، وـيـسـمـعـونـ جـمـيعـاـ بـنـفـسـ الـأـذـنـ، وـيـتـكـلـمـونـ جـمـيعـاـ بـنـفـسـ الـلـسـانـ!ـ»ـ

- لكن هزيمة - كالانفصال سنة (١٩٦١م) - تجدد عند السنهوري آمال الخلاص من عبد الناصر ونظامه.. فيكتب في (٨ - ٨ - ١٩٦٨م) يقول: « وبعد روحات وغدوات، وبعد يأس ورجاء.. لاح في الأفق بريق الأمل الصادق، اللهم اجعله أملاً يتحقق، ويتحقق في أقرب الأوقات، ولك الأمر من قبل ومن بعد.. ».

- وفي اليوم التالي.. في عيد ميلاده (١١ - ٨ - ١٩٦٨م) يكتب حول ذات الأمل: « ها أنا أستقبل العام الثالث والسبعين بأمل مشرق يعمر قلبي ووجداني. اللهم اجعله هذه المرة لا يخيب.. أنت يا رب لا ترضى بالفساد، وإزالة الفساد - لا شك - ترضيك. أنت يا رب تحب الصلاح، فارفع لواء الصلاح يُظلل هذا البلد، واقشع هذه السحابة التي طال أن تلبدت غيرها، وأخرج من الظلمات نوراً، واجعل الشمس تشرق من جديد ».

\*\*\*

هكذا كتب السنهوري، عن عبد الناصر ونظامه، إبان محنة الاستبعاد والعزلة التي فُرضت عليه..

• لكن الأقدار - الملائكة بالحكم وال عبر والأسرار - شاءت أن تختم سبعة عشر عاماً من القطيعة والكراء والحق والاختلاف الحاد والعداء الشديد بين هذين الرجلين على نحو غريب وعجب.. فعبد الناصر - الذي بنى عظمته بتحطيم القوانين - يعود بعد أن أعجزته هزيمة يونيو سنة (١٩٦٦م) إلى الحديث عن إسقاط « دولة المخابرات » وضرورة العناية بسيادة وحكم القوانين.. ويكرّم السنهوري - ذلك الذي بنى عظمته بتشريع الدساتير وحماية القوانين - فيمنحه جائزة الدولة التقديرية سنة (١٩٧٠م) ولكن بعد أن أعجز المرض يد السنهوري، التي صاغت الدساتير والقوانين، فكان آخر ما خطّت يده - في نفس العام - غلاف الجزء العاشر من موسوعته (الوسيط) في شرح القانون المدني.

نعم.. لقد كرّم مُحَمَّم القوانين حامي القوانين.. ثم رحل الأول إلى رحاب ربه - في سبتمبر من نفس العام - ليلحق به الثاني، بعد عشرة أشهر - في شهر الثورة ٢١ يوليو سنة (١٩٧١م)<sup>(١)</sup> - مفضياً كل منها بما قدمت يداه إلى العادل الذي لا يظلم أحداً!

(١) أي: في ٢٧ جمادي الآخرة سنة (١٣٩١هـ).

«عَلَيْكُمْ الْغَيْبُ لَا يَعْرِفُهُ مَنْ قَدِيلٌ ذَرَقَ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْعَرَ مِنْ ذَلِيلٍ كَوَافِرَ  
إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ۝ لِيَجْزِيَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُغْفَرَةُ وَرِزْقُهُمْ كَرِيمٌ»  
[سما: ٤٣] ..

﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُرَأَهُ ۚ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يُرَأَهُ ۚ﴾ [الزلزال: ۷، ۸].. صدق الله العظيم.

وهي - أيضاً - المقادير التي جعلت من «المحنة الخاصة للسنهوري» «نعمـة عـامـة للرسـالة الـتي نـذـر نـفـسـه لـهـا مـنـذ فـجـر حـيـاتـه الـفـكـرـيـة وـالـعـمـلـيـة!».

فالرجل - منذ العزلة التي فرضت عليه سنة (١٩٥٤م) - انطلق لينجز المشروعات الفكرية الكبرى، التي حلم بإنجازها، والتي حالت بينه وبين إنجازها مشاغل المناصب والنشاط الرسمي والعام.. فكأنها هو صورة من علي باشا مبارك (١٢٣٩ - ١٣١١هـ / ١٨٢٣ - ١٨٩٣م) الذي ألف أعماله الكبرى في فترات الإبعاد عن الوزارة والفصل من الوظائف الحكومية!

نعم.. أنجز السنهوري في هذه المرحلة من مراحل حياته - غير المقومات الدستورية والقانونية لكل من مصر وليبيا والسودان والكويت والإمارات العربية المتحدة - الكتب والدراسات الآتية:

<sup>١</sup>- (القانون المدني العربي) سنة (١٩٥٣م).

<sup>٢</sup>- تصدیر الترجمة العربية لكتاب «تاريخ النظرية السياسية» (سنة ١٩٥٣ م).

٣- (الوسط في شرح القانون المدني) في عشرة أجزاء، تبلغ صفحاتها نحوًا من خمسة عشر ألف صفحة، صدر الجزء الأول منها سنة (١٩٥٤م) والعاشر سنة (١٩٧٠م).

٤- (الوجيز) وهو تلخيص للوسط، في ثلاثة أجزاء، صدر منه الجزء الأول.

٥- (مصادر الحق في الفقه الإسلامي) مقارنة بالفقه الغربي، في ستة أجزاء، صدر الأول منها سنة (١٩٥٤م) وال السادس سنة (١٩٥٩م).

- ٦- (التصرف القانوني والواقعة المادية القانونية ) لطلاب الدكتوراه بكلية الحقوق -  
سنة (١٩٥٤ م).

三〇六

لقد وضعت العزلة الجبرية هذا الرجل العظيم وجهاً لوجه أمام التحدي.. لقد أراد الطغيان قتله معنوياً وأديباً وأرادت عزيمته الصلبة - بعون الله - أن يهب لأمته حياة فكرية وعلمية تعيش عليها أجيالنا حتى هذه الأيام.

ولقد أعانه على تشييد هذه الصرح الشاغة - التي يجاوز عددها الخمسين صرحاً ناهيك عن عدد الأجزاء والمجلدات في كل صرح من صروحها - أعانه إخلاص أصحاب الرسالات.. وزهد في عرض الدنيا.. وتطلع إلى خدمة دينه وأمته ووطنه.. وتحطيط طموح وعلمي لما يريده.. وصبر ومتابرة على العمل حتى إنه كان يجلس إلى مكتبه - مفكراً وكاتباً - ثانية عشرة ساعة في اليوم.. حتى بعد أن تجاوز السبعين من عمره!

لقد اعتراه المرض، الذي أقعده عن الإنتاج، عقب فراغه من الجزء العاشر لموسوعته القانونية الكبيرة (الوسط في شرح القانون المدني) سنة (١٩٧٠م)، ولقد أحسن – يومئذ – أنه أدى رسالته.

وكان آخر «مذكرة» كتبها في «أوراق الشخصية» في ذكرى ميلاده (١١ - ٨ - ١٩٦٩م) والتي دعا فيها مولاه: «رب يسر لي عمل الخير، واجعل حياتي نموذجاً صالحًا لمن يحب بلده الأصغر، ويبلده الأكبر، ويحب الناس جميعاً..».

وعندما فاضت روحه إلى بارتها في (٢٧ من جمادى الآخرة سنة ١٣٩١هـ / ٧-٢١ م) تم دفنه بمقابر الأسرة بمصر الجديدة.. وأبنه مجمع اللغة العربية - في دار الجمعية المصرية للاقتصاد السياسي والإحصاء والتشريع - مساء الأربعاء (١٣ شوال سنة ١٣٩١هـ / أول ديسمبر سنة ١٩٧١م) - وتولى العلماء والقضاة في الحديث عن عظمته.. وقال فيه الشاعر محمد عزيز أباطة باشا - عضو المجمع - ضمن ما قال:

غَيْبِ الْمَوْتِ شَافِعِيٌّ زَمَانِهِ  
جُهْدُ فَرِيدٍ تَعْبِيَا الْمَجَامِعُ ذَاتُ الْ  
جَمْعِ الشَّرْقِ وَحْدَهُ فَسَلَاقِي  
مِنْ أَقَاصِي خَلِيجِهِ لِدِمْشَقِ  
سَادِينُ الْعَدْلِ أَعْرَضَ الْعِدْلُ عَنْهُ  
رَأْيُهُ الْخَرُّ عَدَّ مِنْ سَيِّئَاتِهِ

إِلَهُ عَبْدُ الرَّزَاقِ أَضْفَى عَلَيْكَ اللَّهُ  
 وَتَوَلَّكَ مِنْ رِضَاهُ بِقَيْضٍ  
 يُخْرِمُ اللَّهُ نَافِعَ النَّاسِ قَبْلَ الْ  
 لَمْ يَمْتُ عَالِمٌ بِجَاهِيرِ أَهْلِ الْ  
 لَاوَلَا الْمَشْرُعُ الْخَضْمُ الَّذِي فَ  
 أَنْتَ حَسِيْرٌ وَإِنْ طَوَّلْتَ الْمَنَابِيْا

\* \* \*

• تلك هي بطاقة حياة عظيمة.. لرجل عظيم.. هو - في الحقيقة - واحد من عظماء زعماء الإصلاح في عصرنا الحديث، رحمة الله.. وجعل حياته - هذه التي كثفتها هذه «البطاقة» - كما قال هو في آخر مذكراته:

«نَمْوَذْجًا صَالِحًا لِمَنْ يُحِبُّ بَلْدَهُ الْأَصْغَرُ، وَبَلْدَهُ الْأَكْبَرُ، وَيُحِبُّ النَّاسَ جَمِيعًا»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) انظر في «بطاقة حياة الشهوري» «غير» أوراقه الشخصية «ومؤلفاته» و«إسلامياته» التي جمعناها له: الدراسات التي كتبها عنه الأساتذة والمستشارون والدكتارات: نادية الشهوري، وتوفيق الشاوي، وضياء شيت خطاب، وأحمد فتحي مرسي، ومصطفى الفقي، وعبد الباسط جمعي، وعثمان حسين عبد الله، ومحمد زكي عبد البر، وحسن بهجت البليبي، وزكي المهندس، وعمد مصطفى القللي، وحنفي محمود الغزارى، والشاعر محمد عزيز أباطة.. وهي منشورة في عدد تذكاري من مجلة هيئة قضايا الدولة بعنوان (الفقيه الإمام عبد الرزاق الشهوري) (القاهرة، يونيو سنة ١٩٨٩ م).

الدِّيْنُ عَلَى الْأَرْضِ السَّنْهُورِيُّ

إِسْلَامِيَّةُ الدُّولَةِ وَالْمَدِينَةِ وَالْقَانُونِ

ثَبَتْ بِأَعْمَالِ السَّنْهُورِيِّ  
الْقَانُونِيَّةُ وَالْفَكْرِيَّةُ

## ثُبٌتْ بِأَعْمَالِ السَّنْهُورِيِّ الْقَانُونِيَّةِ وَالْفَكْرِيَّةِ

من الصعب الادعاء بأن الآثار الفكرية للدكتور عبد الرزاق أحمد السنهوري باشا قد تم حصرها وفق الاستقصاء والاستقراء الدقيقين.. فتلك مهمة تحتاج «فرز» أوراق مكتبيته.. واستقراء دوريات عصره.. وجع مذكراته القانونية عندما اشتغل بالمحاماة.. وكذلك حيثيات أحكماته عندما تولى القضاء.. وما له من أبحاث في مؤتمرات مجمع اللغة وإنجازه.. وكذلك أبحاثه في المؤتمرات التي شارك فيها.. وللجان التي كان عضواً بها.. والوزارات التي تولاها.. إلخ.. إلخ، ونحن نتمنى ونتطلع أن ينهض باحث - من العارفين بقدر السنهوري - بالتعاون مع أسرته - وبالذات ابنته الأستاذة الدكتورة نادية - باستقصاء هذه الآثار الفكرية.

كذلك، نتمنى أن تتم ترجمة آثاره الفكرية - التي كتبها بالفرنسية - والتي لم تترجم حتى الآن.. وخاصة الجزء التاريخي من رسالته للدكتوراه عن (الخلافة) .. والأبحاث التي قدمها عن الشريعة الإسلامية للمؤتمرات الدولية للقانون المقارن.

وتحتاج - كذلك - نحو العراق، أملين أن يقوم باحث عراقي، من عارفي فضل السنهوري على الحياة القانونية للعراق - وللسنهوري في العراق محبون كثيرون - أن يقوم باحث بجمع الكتب التي ألفها لطلاب الحقوق والأبحاث والمذكرات والتقارير والمقالات التي كتبها السنهوري بالعراق، ما نشر منها في الدوريات وما لم ينشر حتى الآن.. نأمل ذلك وتحتاج إليه.. ونضع مسؤولية هذه الأمانة في يد أسرته أولاً، متعاونة في ذلك مع مجلس الدولة وكلية الحقوق - جامعة القاهرة.

أما ما استطعنا جمعه في هذه القائمة، فهو حاصل جمع ما تفرق في الأبحاث والدراسات التي رجعنا إليها في دراسة حياة هذا الرجل العظيم.. فهي ليست قائمة الأعمال الكاملة، وإنما هي القائمة الأكثر دقة والأقرب إلى الاكتمال فيها هو معلن من هذه الآثار.

\* وأثار السنهوري فيها ما هو قانوني بحث.. وفيها ما هو فكري بحث.. وفيها ما يمتزج فيه الفكر والثقافة بالقانون.. والقانون عنده وثيق الصلة بالشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها، ولقد تميز السنهوري عن كثير من علماء أهل الاختصاص بلون من الموسوعية جعلته فريداً.. ففي أهل القانون، هناك من برع في وضع القوانين.. وهناك من برع في شرح

القوانين.. ولقد تفرد السنهوري بوضعه للقوانين المدنية ونشره لها أيضاً.. ولقد ذكر هو هذه الحقيقة بعد فراغه من الجزء العاشر من ( الوسيط في شرح القانون المدني ) فقال: « هناك كثيرون وضعوا القانون المدني في بلاد أخرى، كما أن هناك كثيرين شرحا القانون المدني ولكنني لا أعلم أحداً استطاع أن يضع القانون المدني، وأن يتولى شرحه كاملاً سوياً، وهي نعمة أحمد الله عليها كثيراً. لقد أديت واجبي وأتممت رسالتي ولا يهمني بعد ذلك طال العمر أو قصر ».

ونحن نصنف آثاره الفكرية - في هذه القائمة، مميزين فيها بين مشاريع القوانين المدنية، ومشاريع الدساتير التي وضعها.. وبين آثاره الفكرية - كتاباً كانت أو دراسات مع الترتيب التاريخي لكتابتها:

#### **أولاً: م مشروعات القوانين المدنية.. والدساتير:**

- ١- ( القانون المدني المصري ) ومذكرته الإيضاحية.. وشرحه ( الوسيط ) - وهو في حقيقته « مبسوط » لا وسيط - و ( الوجيز ).
- ٢- ( القانون المدني العراقي ) ومذكرته الإيضاحية.
- ٣- ( القانون المدني السوري ) ومذكرته الإيضاحية.. وقانون البيانات - بما فيه من قواعد الإثبات الموضوعية والإجرائية.
- ٤- ( دستور دولة الكويت ) وقوانينها: التجاري.. والجنائي.. والإجراءات الجنائية.. والمرافعات.. وقانون الشركات.. وقوانين عقود المقاولة، والوكالة عن المسئولية التقتصيرية وعن كل الفروع.. وهي التي جمعت - فيما بعد - في القانون المدني الكويتي.
- ٥- ( القانون المدني الليبي ) ومذكرته الإيضاحية.
- ٦- ( دستور دولة السودان ).
- ٧- ( دستور دولة اتحاد الإمارات العربية ).

#### **ثانياً: المؤلفات والأبحاث:**

- ٨- ( الأوراق الشخصية ) وهي مذكرة الشخصية، من ١٤ أغسطس سنة ( ١٩١٦ ) حتى ١١ أغسطس سنة ( ١٩٦٩ )، طبعت بالقاهرة سنة ( ١٩٨٨ ) م).

- ٩ - (القيود التعاقدية على حرية العمل في القضاء الإنجليزي - المعيار المرن والقاعدة الجامدة في القانون) بالفرنسية - رسالة دكتوراه، من جامعة ليون بفرنسا سنة (١٩٢٥ م) نشرت في فرنسا ضمن مجموعة معهد القانون المقارن بجامعة ليون.
- ١٠ - (فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية) بالفرنسية، رسالة دكتوراه في العلوم السياسية من جامعة ليون بفرنسا سنة (١٩٢٦ م)، نشرت بفرنسا ضمن مجموعة مكتبة معهد القانون المقارن بجامعة ليون، وترجم القسم النظري منها إلى العربية، ونشر بالقاهرة سنة (١٩٨٩ م).
- ١١ - (الدين والدولة في الإسلام) بحث في مجلة المحاماة الشرعية، السنة الأولى، القاهرة سنة (١٩٢٩ م).
- ١٢ - (تطور لائحة المحاكم الشرعية) بحث في مجلة المحاماة الشرعية، السنة الأولى، العدد الثاني سنة (١٩٢٩ م).
- ١٣ - (عقد الإيجار) دروس لطلبة الليسانس بكلية الحقوق، القاهرة سنة (١٩٢٩ م).
- ١٤ - (الامتيازات الأجنبية) بحث نشر في مجلة القانون والاقتصاد، القاهرة سنة (١٩٣٠ م).
- ١٥ - (الشريعة الإسلامية) بحث بالفرنسية قدم إلى المؤتمر الدولي للقانون المقارن بلاهابي سنة (١٩٣٢ م).
- ١٦ - (تقرير عن المؤتمر الدولي للقانون المقارن) بلاهابي سنة (١٩٣٢ م)، نشرت ترجمته - ملخصة - مجلة القضاء العراقية ببغداد.
- ١٧ - (المؤهلية التقديرية) بحث بالفرنسية، بالاشتراك مع الأستاذ حلمي بهجت بدوي، نشرته مجلة القانون والاقتصاد، القاهرة سنة (١٩٣٢ م).
- ١٨ - (الشرق والإسلام) دراسة نشرتها صحفة السياسة الأسبوعية، ملحق العدد ٢٩٣١، القاهرة في ١٤ أكتوبر سنة (١٩٣٢ م).
- ١٩ - (وجوب تقييم القانون المدني، وعلى أي أساس يكون هذا التقييم) بحث نشرته مجلة القانون والاقتصاد، السنة السادسة، العدد الأول، القاهرة سنة (١٩٣٣ م).

- ٢٠ - (نظريّة العقد) دروس لطلبة الليسانس بكلية الحقوق، في ألف صفحة، القاهرة سنة (١٩٣٤ م).
- ٢١ - (مقدمة كتاب الالتزامات الأجنبية) بحث تحليلي للمقترات البريطانيّة بشأن الامتيازات الأجنبية، نشرته لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٢ - (الإمبراطوريّة العربيّة التي نبُشَرُ بها) بيان، نشرته مجلة الرابطة العربيّة، السنة الأولى، العدد الثاني عشر، القاهرة سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٣ - (الوحدة العربيّة) ثلاثة مقالات، نشرتها مجلة الرابطة العربيّة، القاهرة سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٤ - (نبي المسلمين والعرب) بحث نشرته مجلة الخداعة العراقيّة، بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٥ - (تقديم) مجلة القضاء العراقيّة في عهدها الجديد، بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٦ - (عقد البيع في مشروع القانون المدني العراقي) بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٧ - (عقد البيع في مشروع القانون العراقي) مجلة القضاء العراقيّة، بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٨ - (من مجلة الأحكام العدلية إلى القانون المدني العراقي - حركة التقنين المدنيّة في العصور الحديثة) بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٢٩ - (مقارنة المجلة بالقانون المدني العراقي) بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٣٠ - (علم أصول القانون) دروس لطلبة حقوق العراق، بغداد سنة (١٩٣٦ م).
- ٣١ - (واجبنا القانوني بعد معاهدة سنة ١٩٣٦ م) محاضرة ألقيت بالقاهرة في ٣١ ديسمبر سنة (١٩٣٦ م).
- ٣٢ - (المؤولة التقصيرية في الفقه الإسلامي) بحث بالفرنسية قُدم إلى المؤتمر الدولي للقانون المقارن بلاهاري سنة (١٩٣٧ م)، ونشرته مجلة القانون والاقتصاد بالقاهرة.
- ٣٣ - (المعيار في القانون) بحث بالفرنسية نُشر في مجموع الأبحاث المهداة إلى الفقيه الفرنسي جيني، سنة (١٩٣٧ م).

- ٣٤- (الشريعة الإسلامية كمصدر للتشريع المصري) بحث بالفرنسية نشر في مجموعة الفقيه الفرنسي إدوار لامير، سنة (١٩٣٧ م).
- ٣٥- (الموجز في النظرية العامة للالتزامات) لطلاب الليسانس بكلية الحقوق، في (٧٥٠) صفحة، القاهرة سنة (١٩٣٨ م).
- ٣٦- (أصول القانون) لطلبة الليسانس بكلية الحقوق، القاهرة سنة (١٩٣٨ م)، بالاشتراك مع الأستاذ أحمد حشمت أبو ستيت.
- ٣٧- (تطبيق نظرية الظروف الطارئة على عقود البيع المبرمة قبل قانون الإصلاح الزراعي)<sup>(١)</sup> (مجلة المحاماة، سنة ١٩٤١ م).
- ٣٨- (مشروع تفريح القانون المدني المصري) محاضرة ألقيت بالجمعية الجغرافية الملكية بالقاهرة في ٢٤ أبريل سنة (١٩٢٤ م)، ونشرتها مجلة القانون والاقتصاد، السنة الثانية عشرة.
- ٣٩- (وصية غير المسلم وخضوعها للشريعة الإسلامية) بحث كبير، قدم كمدكرة قانونية إلى محكمة النقض، القاهرة سنة (١٩٤٢ م).
- ٤٠- (الروابط الثقافية والقانونية في البلاد العربية)، القاهرة سنة (١٩٤٦ م).
- ٤١- (التعاون الثقافي والتشريعي بين البلاد العربية) محاضرة ألقيت في الجمعية المصرية لقانون الدولي، بمؤتمرها الثاني، القاهرة في ٢٤ مايو سنة (١٩٤٦ م).
- ٤٢- (المفاوضات في المسألة المصرية)، القاهرة سنة (١٩٤٧ م).
- ٤٣- (تقارير مجلس الدولة) منذ ولادته سنة (١٩٤٩ م)، وحتى سنة (١٩٥٤ م).
- ٤٤- (تقديم مجلة مجلس الدولة) منذ عددها الأول - يناير سنة (١٩٥٠ م) - وحتى سنة (١٩٥٤ م).
- ٤٥- (رثاء عبد العزيز باشا فهمي) العدد الثاني من مجلة مجلس الدولة سنة (١٩٥١ م).
- ٤٦- (علمتي الحياة) مجلة أهلال، القاهرة سنة (١٩٥١ م).

(١) هكذا ذكر عنوان البحث، ولعل مراجعة أصله تصحح العنوان، فلم يكن هناك قانون للإصلاح الزراعي بذلك التاريخ.

- ٤٧ - (مخالفة التشريع للدستور والانحراف في استعمال السلطة التشريعية ) مجلة مجلس الدولة، السنة الثالثة، سنة (١٩٥٢ م).
- ٤٨ - (القانون المدني العربي ) بحث نُشر بمجموعة الإدارة الثقافية بجامعة الدول العربية، القاهرة سنة (١٩٥٣ م).
- ٤٩ - (تصدير) للترجمة العربية لكتاب (تاريخ النظريات السياسية ) ترجمة الأستاذ حسن جلال العروسي، القاهرة سنة (١٩٥٣ م).
- ٥٠ - (الوسيط في شرح القانون المدني ) خمسة عشر ألف صفحة، في عشرة أجزاء.. صدر الأول منها سنة (١٩٥٤ م)، والثاني سنة (١٩٥٦ م)، والثالث سنة (١٩٥٨ م)، والرابع سنة (١٩٦٠ م)، والخامس سنة (١٩٦٢ م)، والسادس سنة (١٩٦٣ م)، والسابع سنة (١٩٦٤ م)، والثامن سنة (١٩٦٧ م)، والتاسع سنة (١٩٦٨ م)، والعاشر سنة (١٩٧٠ م).
- ٥١ - (الوجيز) وهو تلخيص للوسيط، فلقد أراد أن يلخص الوسيط - عشرة أجزاء - في ثلاثة أجزاء، صدر منه الجزء الأول، وتعاقد مع عدد من رجال القانون على إكماله ولكنهم شغلو عنده.
- ٥٢ - (مصادر الحق في الفقه الإسلامي مقارنة بالفقه الغربي ) في ستة أجزاء - ألف وخمسمائة صفحة - صدر الجزء الأول منه سنة (١٩٥٤ م)، والثاني سنة (١٩٥٥ م)، والثالث سنة (١٩٥٦ م)، والرابع سنة (١٩٥٧ م)، والخامس سنة (١٩٥٨ م)، والسادس (١٩٥٩ م).
- ٥٣ - (التصريف القانوني والواقعة المادية القانونية ) طلبية الدكتوراه في كلية الحقوق، القاهرة سنة (١٩٥٤ م).

\* \* \*

الدِّيْنُ عَبْدُ الرَّزْقِ السَّنَهُورِيُّ

إِسْلَامِيَّةُ الدُّولَةِ وَالْمَدِينَةِ وَالْعَاقُولِ

الوجه الإِسْلَامِي  
لِعَبْرِيَّةِ السَّنَهُورِيِّ

## منهاج هذه الدراسة

رغم أن إسلاميات السنهوري بasha - من حيث الحجم - أكبر بكثير من هذه «المتفقات» التي جمعناها، والتي تقدم بين يديها؛ إذ إن له غير المجلدات الستة في («مصادر الحق في الفقه الإسلامي») وكتابه عن (الخلافة الإسلامية وتطورها لتصبح هيئة أمم شرقية) له - في الإسلاميات - صفحات وصفحات وأراء ونظارات وآثار وبصمات تحملت مؤلفاته العلاقة في القانون، وشاعت في القوانين المدنية والدساتير التي صاغها مصر والعراق وسوريا ولibia والكويت والسودان والإمارات العربية المتحدة.. لكن - ورغم هذه الحقيقة - فإن ما جمعناه للسنهوري من المتفقات التي خلصت واختصت بإسلامياته، قد جسدت كل آرائه في القضايا الإسلامية التي عرض لها، حتى بما فيها تلك الآراء التي تناولها في غير هذه المتفقات.. لذلك فإن إسلامياته هذه وافية بعرض كل آرائه - تقريباً - في القضايا الإسلامية.. ومن ثم فإن هذه الدراسة التي سنلقي فيها الضوء على آرائه الإسلامية ستكون - بمشيئة الله تعالى - مرآة لإبداع هذا الفقيه العظيم والقانوني الفذ في حقل الفكر الإسلامي.

\*\*\*

ولقد أثرنا في هذه الدراسة لإسلاميات السنهوري بasha، أن نجمع بين «المنهج الموضوعي»، و«المنهج التاريخي» - الزمني - فجمعنا ما يمثل آراء السنهوري في كل قضية من القضايا موضوع من الموضوعات الإسلامية في فصل مفرد:

- في الإيان بالله تعالى وقضايا وأبعاد وأثار هذا الإيان.
- وفي نهضة الشرق بالإسلام.. وإسلامية النهضة الشرقية.
- وفي العلاقة بين الدين والدولة في الإسلام.. وكيف جمع الإسلام ويجمع بين الدين والدولة - العقيدة والشريعة - مع التمييز بينهما في ذات الوقت.. وما رتب السنهوري على هذه النظرية من آثار سياسية وقانونية، مع التمييز في ذات الوقت بين ما هو عقيدة في الإسلام وما هو شريعة وقانون وفقه معاملات.. الأمر الذي تميز الإسلام به وامتاز على سائر الشرائع الدينية الأخرى بل والشرع غير الدينية أيضاً.. ففيه الجموع بين الدين والدولة دون وحدة، والتمييز بينهما دون انفصال.

- وفي العلاقة بين الإسلام والمدنية - بمعنى الثقافة والحضارة - وكيف تميز الإسلام في هذه العلاقة عن المسيحية فتميزت مدنية الشرق الإسلامية عن المدنية الغربية التي لم تتحقق إلا بتجاوز وتجاهل واستبعاد الدين المسيحي.
- وفي حاكمية الشريعة الإسلامية.. وتميزها.. وامتيازها وضرورة التهوض بهذه الشريعة بالدراسة الجديدة.. والمنهج المقارن لها بالمنظومات القانونية الأخرى.. وافتتاح فقه معاملاتها على ثراء المنظومات القانونية الأخرى في فني الصياغة والتقنيين، وذلك لإعادة فتح باب الاجتهاد في هذه الشريعة الإسلامية.. وصولاً إلى جعلها المصدر الفذ في قوانينا الحديثة، وعودتها حاكميتها على الأمة والنظم والمجتمعات الإسلامية.. بل والإسهام في إغناء وإثراء المنظومات القانونية الغربية أيضاً.
- وفي الفقه الإسلامي - فقه المعاملات - التميز عن فقه العقائد والعبادات في الشريعة الإسلامية والمحكوم - في ذات الوقت - بتوجهات مصادرها العليا - الكتاب والسنة - ومروره هذا الفقه، وخاصة بمصدر الإجماع، الذي يمثل سلطنة الأمة - بواسطة نوابها العلماء - في التشريع الجديد لكل المستجدات.. وضرورة تجديد دراسات هذا الفقه الإسلامي، وتقنيين نظرياته وقواعده ومبادئه، ليكون قانون الأمة، المحقق لاستقلالها التشعيري والقضائي الذي هو شرط من شروط تحقيق استقلالها السياسي.
- وفي الممارسة والتطبيق لجميع هذه النظريات والأفكار - ممارسات وتطبيقات السنهوري باشا - في صياغة القوانين المدنية العربية - مصر.. والعراق.. وسوريا - والتي مثلت «الأهرامات الثلاثة» للقوانين العربية الحديثة.. ورغم هذه العظمة في الإنجاز والممارسة والتطبيق، فلقد رأها السنهوري مجرد خطوات نحو هدفه الإستراتيجي، وحلم حياته: قانون عربي موحد، خالص الإسلامية.
- وفي دور الشريعة الإسلامية في توحيد القانون - بالبلاد العربية، وفي كل مجتمع من مجتمعاتها على حدة - باعتبار وحدة القانون من أهم مقومات وحدة الأمة، بملتها المتعددة ومذاهيبها المتنوعة.. فلقد كانت رسالة السنهوري هي: إنهاض الشرق بالإسلام، وتوحيد شعوب الشرق بالإسلام، ولذلك ركز على ضرورة: وحدة القانون.. ووحدة المحكمة.. ووحدة التعليم لتتوحد الثقافة، التي تصنع - مع وحدة التجارة والاقتصاد - حلمه في إقامة الخلافة الإسلامية الجديدة، كهيئة أمم شرقية، وجامعة إسلامية لشعوب الشرق.

تلك هي القضايا الكبرى التي استخدمنا «المنهج الموضوعي» في جمع وتأليف آراء السنهوري فيها لتحول عباراته إلى أبنية متكاملة، تتكامل بها صورة الوجه المشرق لإسلاميات هذا الرجل العظيم.

\*\*\*

ولقد جمعنا - في منهاج دراستنا هذه الإسلاميات - بين هذا «المنهج الموضوعي» وبين «المنهج التاريخي» الذي تتبع «محطات» تفكير السنهوري باشا - عبر مراحل حياته - في كل موضوع من هذه الموضوعات.. الأمر الذي يسر للباحث والقارئ أن يعيش القضية، مع صاحبها - الدكتور السنهوري باشا - في آفاق الإبداع الفكري، وفي التسلسل الزمني لهذا الإبداع الذي واكب التطور الاجتماعي السياسي والفكري للأمة، عبر نصف قرن من إبداع السنهوري في الإسلاميات.

ولأن الكثرين - حتى من عشاق السنهوري وتلاميذه في القانون والقضاء - سيدහشون كثيراً بل ويُفاجأون بملامح هذا «الوجه الإسلامي» - الذي جهلته وتجاهله، بل وتجاهله! الحياة الثقافية في بلادنا - إلى الحد الذي جعل كتاباً مرموماً من تلاميذه السنهوري ومحبيه هو المرحوم الأستاذ أحد بهاء الدين يندھش مستنكراً.. ومنكراً أن يكون للسنہوري مثل هذا الانحياز الإسلامي فعلى تقديم الدكتور توفيق الشاوي لترجمة رسالة دكتوراه السنهوري عن (الخلافة الإسلامية) قائلاً: إن الدكتور الشاوي قد جعل السنهوري من «الإخوان المسلمين»!

سيدھش الكثiron عندما يعرفون أن السنهوري كان - في هذه الإسلاميات - أسبق وأعمق من الإخوان المسلمين!

وحتى لا ترك المتدھشين في دھشتھم، فلقد آثروا - في هذه الدراسة عن إسلاميات السنهوري باشا - أن تكون «قراءة» في الصفحات والدراسات التي سطرها الرجل في هذا الميدان.. وأن تفسح هذه الصفحات الحيز الأكبر لنصوص السنهوري ذاتها، وذلك حتى لا نتهم بالبالغة في التأويل والاستنتاج.

وحتى - وذلك هو الأهم - نصل بالباحثين والقراء إلى اليقين الذي يضيف إلى صورة السنهوري وإنجازاته هذه الأبعاد الإسلامية، التي جهلها قوم، وتجاهلها قوم آخر!.

تلك إشارات إلى ملامح المنهاج الذي سلكناه في معالجة هذا الموضوع.. موضوع إسلاميات هذا الإمام العظيم.. الذي أجمعـت الأمة على إمامته في القانون الحديث..، والذي تجتهد صفحات هذه الدراسة لنكشف عن إمامته في الفقه الإسلامي العتيـد، وفي الشريعة الغراء للإسلام الحنـيف.

\*\*\*

## في الإيمان بالله

[ربّ، إنّ ضعفي وعجزي يدلان على أنك موجود.. أنت موجود لأنك خلقتني.. ما أنا،  
إذا لم أؤمن بك؟]

اللهُ يَعْلَمُ أَنِّي مَا عَشَقْتُ عِبَادَةً      إِلَّا لِأَنِّي أَغْبُدُ الْمَغْبُودَ  
أَرَى جَمَالَ ثَمَّ لَا أَضْبُو إِلَيْهِ وَجُودًا؟      سَيِّءٌ يُؤْكَدُ لِلَّاهِ وَجُودًا؟

» السنہوری «

في « الأوراق الشخصية » - التي كتبها السنہوری لنفسه - لا يقف الرجل عند مجرد « الخواطر »، وإنما تجد الأصول والجذور والتکثيف لآرائه ونظرياته واجتهاداته وأعماله وأحلامه، التي تمجسdtت خارج هذه « الأوراق الشخصية » قوانين.. ومؤلفات.. وممارسات.. وقدوة على منصة القضاء.. وجهوداً في الإصلاح السياسي والاجتماعي، تمثلت في حياة هذا الإمام العظيم عبر سنوات عمره التي تجاوزت السبعين.. وفي هذه « الأوراق الشخصية » استثنى السنہوری سنة متميزة، عندما جعل من ذكرى عيد ميلاده - ١١ أغسطس - من كل عام وقفة يجدد فيها إيمانه بالله تعالى، ومناجاة مولاه يعمق بها هذا الإيمان، وحواراً مع التيارات الفلسفية اللايمانية واللادينية يدافع فيها عن الإيمان الديني، واستمداداً للعون الإلهي كي ينجز الرجل في ميادين العمل الصالح - والعام - ما يتحقق لأمته وللإنسانية التقدم والنهوض والصلاح.

وإذا كان السنہوری قد بدأ تدوين مذكراته في « أوراقه الشخصية » في بداية العام الثاني والعشرين من عمره - ١٢ أغسطس سنة (١٩١٦م) - وركب السفينة مسافراً إلى فرنسا لدراسة القانون في بداية السنة السابعة والعشرين من عمره ١٢ أغسطس سنة (١٩٢١م) - فإننا نلاحظ أن « الغربة » هي التي أطلقت العنوان لقلبه وقلمه ليفيضاً - في « أوراقه الشخصية » - سطوراً هي من « عيون الفلسفة » في الإيمان بالله.. الأمر الذي يجعل من هذه السطور فصلاً تأسيسياً في إسلاميات السنہوری؛ لأنها لم تكن مجرد « خواطر مؤمن » وإنما كانت - فوق ذلك وقبله - شاهداً على أن نظريات السنہوری في الفكر الإسلامي، وجهوده في خدمة الشريعة الإسلامية، وتقدير فقهه معاملاتها، وأعماله في إنهاض

الأمة بالإسلام وتوحيد الشرق بالجامعة الإسلامية.. أن كل ذلك الديوان من إسلاميات السنهوري لم يكن مجرد خيار فكري محکوم بمعايير «النفع الديني» الذي يحققه النظام الإسلامي والدولة الإسلامية والقانون الإسلامي، وإنما كان هذا الخيار الفكري – قبل ذلك وفوقه – ثمرة طيبة من ثمار الإيمان بالله..

فالسنہوري لم يكن «مسترفاً» يدرك عظمـة النظام الإسلامي.. ولم يكن كثـيرـين من فقهاء القانون الأوربي، الذين أشادوا بـتميـزـ وامتياـزـ الشـريـعـةـ الإـسـلامـيـةـ.. ولم يكن كـثـيرـ من العلمـانيـنـ الذين أـنـصـفـواـ الإـسـلامـ نظامـاـ لـلـدـوـلـةـ وـالـمـجـتـمـعـ وـالـدـنـيـاـ، دونـ أـنـ يـنـبعـ مـوـقـفـهـمـ هـذـاـ مـنـ «الـقـلـبـ المـؤـمـنـ» بالله وـبـدـيـنـ الإـسـلامـ..

لم يكن السنہوري واحدـاـ من هـؤـلـاءـ الـذـينـ أـدـرـكـواـ عـظـمـةـ الإـسـلامـ «ـبـالـعـقـلـ» وـحـدهـ، وـبـمـعـايـرـ «ـالـجـدـوـيـ الدـيـنـيـةـ» وـحـدهـ، وإنـماـ كانـ الفـقـيـهـ الـذـيـ فـقـهـ الإـسـلامـ بـالـقـلـبـ وـالـعـقـلـ؛ بلـ بـالـقـلـبـ قـبـلـ العـقـلـ – عـلـىـ مـاـ لـلـعـقـلـ عـنـدـهـ مـنـ مـقـامـ عـظـيمـ – حتىـ لـقـدـ رـتـبـ الـقـلـبـ وـالـأـخـلـاقـ قـبـلـ العـقـلـ وـالـذـكـاءـ، وـهـوـ يـتـحدـثـ عـنـ حاجـاتـهـ إـلـىـ هـذـهـ النـعـمـ وـالـمـلـكـاتـ الـتـيـ وـهـيـهـاـ لـهـ اللهـ.

هذهـ الحـقـيقـةـ، وـبـهـذاـ الفـهـمـ تـقـرـأـ وـتـعـيـ ماـ كـتـبـهـ السنـہـوريـ باـشـاـ فيـ الإـيمـانـ بـالـلـهـ يـجـلـهـ.. وـمـاـ سـطـرـهـ عنـ عـلـاقـةـ الإـيمـانـ بـالـسـعـادـةـ.. وـدـوـرـ الإـيمـانـ فيـ تـحـقـيقـ القـوـةـ لـلـإـنـسـانـ.. وـعـلـاقـةـ الإـيمـانـ بـالـعـلـمـ.. وـبـالـعـقـلـ.. وـتـوـفـيقـ بـيـنـ الإـيمـانـ بـالـلـهـ وـبـيـنـ السـنـنـ وـالـقـوـانـينـ الطـبـيعـيةـ المـبـثـوـثـةـ فيـ هـذـاـ الكـوـنـ الـذـيـ نـعـيـشـ فـيـهـ.

• يـتـحدـثـ السنـہـوريـ عنـ إـيمـانـهـ بـالـلـهـ.. وـعـنـ فـلـسـفـتـهـ فيـ هـذـاـ الإـيمـانـ.. وـعـنـ الـيـقـينـ الإـيمـانـ الـذـيـ فـاضـ بـهـ قـلـبـهـ، وـالـذـيـ سـطـرـهـ قـلـمـهـ عـلـىـ الـأـورـاقـ، فـيـقـولـ:

«ـإـنـيـ أـوـمـنـ بـالـلـهـ إـيمـانـاـ لـاـ حـدـلـهـ.. وـلـيـسـ لـيـ غـيرـ هـذـاـ الإـيمـانـ مـنـ مـلـجـأـ، فـالـلـهـمـ أـدـمـهـ عـلـيـ، وـإـنـ عـيـنـيـ تـغـرـرـ قـانـ بـالـدـمـوعـ عـنـ دـكـتـابـتـيـ هـذـاـ»<sup>(١)</sup>.

«ـالـلـهـمـ إـنـيـ مـنـكـ وـإـلـيـكـ»<sup>(٢)</sup>.

وـيـنـاجـيـ رـبـهـ فـيـقـولـ: «ـأـنـتـ مـوـجـودـ لـأـنـكـ خـلـقـتـنـيـ»<sup>(٣)</sup>.

(١) (الأوراق الشخصية)، ليون في (٢٨ - ١٠ - ١٩٢١ م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة في (١٥ - ١ - ١٩٥٦ م).

(٣) المصدر السابق، مصر الجديدة في (٢٦ - ١١ - ١٩٥١ م).

ويناجي نفسه فيقول: « ما أنا، إذا لم أؤمن بك؟ »<sup>(١)</sup> .. « هذا هو الله.. لا يد منه.. ومن نحن إذا لم يكن هو؟ »<sup>(٢)</sup>.

• وهذا الإيمان العميق بالله تعالى يراه السنهوري السر المحقق للسعادة الحقيقة للإنسان.. فيكتب - في أوراقه الشخصية - : « .. ونفس كنفسي تجد نوعاً من السعادة في هذا الإيمان، اللهم لا تسربني هذا الإيمان، وقوّه في قلبي حتى ألقاك وأنا من أكثر الناس إيماناً بك »<sup>(٣)</sup> .. « والسعادة التي يستمدّها الإنسان من خارج نفسه، من حب أو مجد أو مال، سعادة دنيوية لها آفة، أما السعادة التي يستمدّها من داخل نفسه: شعور بطهارة قلبه، وبتاذية واجبه، وأنه جزء من كل سيرجع إليه، هذه لمحّة من السعادة التي وعدت بها الكتب المقدسة »<sup>(٤)</sup> .. « ومن يحاول أن يعتمد على سعادة يستمدّها مما حوله لا يلبث أن يشقى، السعادة الحقيقة هي التي يستمدّها الإنسان من دخلة نفسه »<sup>(٥)</sup>.

• وهذا الإيمان العميق، واليقيني بالله تعالى.. والذي هو مصدر السعادة الحقيقة - سعادة النفس الداخلية - بالنسبة للإنسان.. هو أيضاً - عند السنهوري - مصدر القوة الحقيقة للإنسان.. به تتبع السعادة من داخل الإنسان المؤمن.. وبه يقوى الإنسان على مواجهة الصعاب وقهـر التحدـيات التي تفوق القوى المادية المعتادة للإنسان.

« فالإيمان بالله هو مظاهر من مظاهر القوة.. »<sup>(٦)</sup> .. « والصبر والأمل، وقبل ذلك الإيمان بالله، هذه هي عدتي فيما يبقى لي من حياتي.. »<sup>(٧)</sup> .. « أستعين بالله عند الشدة، فأحس القوة ملأ نفسي »<sup>(٨)</sup> .. « تحرّز من شهوتك، وتحرر من أوهامك، ثم اعتمد على الله، تلقي لنفسك قوة تزعزع الجبال. أحبيب الخير للخير، وكرهت الشر للشر، وهذا وحده يكفيني

(١) المصدر السابق، القاهرة في (٣٠-٩-١٩٥٥م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة في (١٧-٦-١٩٦٣م).

(٣) المصدر السابق، القاهرة في (٢-٢-١٩٢٢م).

(٤) المصدر السابق، ليون في (٤-٢٨-١٩٢٣م).

(٥) المصدر السابق، القاهرة في (٤-٢٠-١٩٣٥م).

(٦) المصدر السابق، باريس في (١١-١١-١٩٢٣م).

(٧) المصدر السابق، الإسكندرية في (٨-١١-١٩٥٧م).

(٨) المصدر السابق، القاهرة في (٦-٨-١٩٤٢م).

في التقدم به إلى الله <sup>(١)</sup>... «لقد صبرت كثيراً وشحذت عزمي في كثير من المواقف، وكنت متفائلاً في أشد الأوقات ضيقاً، وقد أراد الله أن يجعل بعد العسر سرّاً. لقد أعطاني ربي فرضيت، فاللهم حمداً وشكراً، والآن، أعاهد الله بعد أن أتمت الخمسين من عمري أن أستقبل ما بقي من حياتي قويّاً الإيمان بأن أكون نافعاً لبلدي. شدد اللهم عزمي، واكتب لي التوفيق فيها أنتو به من الخير» <sup>(٢)</sup>.

«إني أؤمن بالله إيماناً عميقاً، هو الذي ينير لي طريقي في هذه الحياة، وهو الذي غرس في نفسي حب الخير، وهو الذي جعل الدنيا تصغر في عيني كلما اقتربت من النهاية وأصبحت أكثر إدراكاً لحقيقة.. وأراني بعد ذلك في حاجة إلى أن أسألك يا الله – وقد بلغت هذه المرحلة من عمري – أن تثبت فيَّ الخلق القوي، خلقاً يتمثل في العزيمة القوية، والإصرار على الحق والصبر على المكروه، والاعتداد برضاء الضمير قبل الاعتداد برضاء الناس وتطهير النفس مما يدخلها من الحقد والغيرة وحب الانتقام والغرور والزهو، ومؤازرة الخير حتى يتتصر، ومناضلة الشر حتى يندحر.

اللهم ارزقني اطمئنان النفس وهدوء الطبع وسعة الصدر وقوة الصبر والتزعة إلى التفاؤل. اللهم قوني في الإيمان بك، وأطمعني في كرمك وشدّ من عزيمتي، وابعث في نفسي الثقة، واجعلني أقرب رضاك وقربي إليك؛ فأمامي عمل في هذه الدنيا أبتغي به وجهك في الآخرة.

**وَلِيَ عَلَى الْأَرْضِ أَمَالٌ مُقَدَّسَةٌ إِنْ يُقْصِنِي عَنْكَ شَيْءٌ فَهُوَ تُدْنِينِي**

وسأعمل بحولك يا ربى على أن تتوافق لي أسباب القوة وأن أبذل أسباب الضعف، وأن أهوى أسباب النصر، فاللهم القوة القوة، والنصر النصر، القوة في الحق، والنصر في سبيلك يا الله..» <sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق، بغداد في (١٧ - ١٠ - ١٩٤٣ م)، كتب ذلك أثناء أزمة سعي الحكومة المصرية لإعادته من بغداد.

(٢) المصدر السابق، القاهرة في (١١ - ١٢ - ١٩٤٥ م)، كتب ذلك بعد إجبار الحكومة المصرية له على العودة من بغداد ودمشق.

(٣) المصدر السابق، الإسكندرية في (٨ - ١٢ - ١٩٥١ م)، كتب ذلك إبان رئاسته مجلس الدولة، وأحكامه القضائية التي تصدت للدفاع عن الحريات في مواجهة فساد النظام الملكي وبعد صموده لمحاولات حكومة الوفد إخراجه من مجلس الدولة.

«أدرك أن هناك قوة غير منظورة تحيطني، وأؤمن بها وأنني من صنع هذه القوة الإلهية، أو مظهر من مظاهر قدرتها. إنني أستطيع أن أستفيد من معرفتي بهذه الحقيقة أيضاً فلا يتولاني اليأس في عمل أتولاً وهو على شيء من الخطورة، لأنني أعلم أن عملي لا ينتهي بانتهاء حياتي المادية ما دمت – وأنا الجزء – سارجع إلى الكل. رأيت من ذلك أنني أستطيع أن أعمل لكل غرض نبيل إذا كان أمامي هذا الغرض. أستطيع أن أخدم وطني فلا يتولاني اليأس في خدمته ولا أخشى فيه أن يصيبني العطب، ثم لا أطمع من وراء تلك الخدمة في بعض مظاهر الحياة المادية من فخار أو مدح أو جاه أو ثروة، فقد علمت أن الحقيقة فوق كل هذا، وهي أن أخدم الإنسانية جماء بذلك الاستعداد الذي أخدم به الوطن. أستطيع أن أخدم مجدي الشخصي البريء من المظاهر المادية، فإن الحقيقة الإلهية التي هي غرضي لا سبيل لها غير العلم وفيه كل المجد..»<sup>(١)</sup>.

«وشعوري أنني في سيري متوجه نحو تلك القوة الإلهية الخفية يجعلني أشد العزم وأستأنف السير كلما تعترت في طريقي..»<sup>(٢)</sup>.

«يقول شوفي في رثاء المرحوم أحد أبو الفتح:

**يَا أَحَمَّدُ الْقَائِمُونَ بَعْدَكَ غَامِضٌ      قَلِيقُ الْبُنُودِ مُجَلَّلٌ بِسَوَادِ**

لما خرج النبي صلوات الله عليه وسلم من الطائف وقد أصم من فيها آذانهم عن دعوتهم، وقدفته الأولاد بالحجارة، قال يخاطب ربه:

«اللهم إليكأشكو ضعف قوي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين، وأنت رب، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهموني؟ أم إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يكن بك غضب على فلأ أبيالي، ولكن عافتك هي أوسع لي، أعود بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلاح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك، أو يخل على سخطك، لك العُتُّبي حتى ترضى، ولا حول ولا قوة إلا بك»<sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق، ليون في (٤-١٢-١٩٢٢م).

(٢) المصدر السابق، باريس في (٣-٥-١٩٢٤م).

(٣) المصدر السابق، القاهرة في (٥-٥-١٩٥٤م) كتبها بعد خروجه من المستشفى الذي عولج فيه من آثار عذوان الغوغاء والدهماء الذين قادهم عدد من ضباط الجيش عندما اختلف مع مجلس قيادة ثورة يوليو سنة ١٩٥٢م حول الديمقراطية والدستور والحربيات. [والحدث سبق تخربيه].

«إِذَا مَا تَابَنِي حَطَبْ كَبِيرٌ  
أَقَابِلُهُ بِعَزْمٍ مِنْهُ أَكْبَرٌ  
وَمَنْ تَعْرُكُهُ أَخْدَاثٌ شِدَادٌ  
يُعَارِكُهَا فَيُكْسِرُهُ فَيُبْصِرُهُ»<sup>(١)</sup>

• وهذا الإيّان العميق بالله يبيّن الذي هو في فلسفة السنّهوري باشا مصدر السعادة الحقيقة ومصدر القوة في الحق.. هو - عنده أيضًا - قرين العلم.. فلا تناقض بينهما كما يتوهّم ويزعم الماديون واللادينيون.. فالعلم - عند السنّهوري - «مثبت للإيّان ولذلك فلا بد من الإيّان»<sup>(٢)</sup>.. بل إن العلم - في ترتيب الأولويات عنده - يأتي بعد القلب.. والأخلاق.. والذكاء.. فتفوق الرجل بقلبه، ثم بأخلاقه، ثم بذكائه، ثم بعلمه ، وما عدا ذلك فمضماره قيمة أو خداعة»<sup>(٣)</sup>.

«وَكُلُّا تَقْدَمَتْ بِالسِّنِ رَأَيْتِنِي أَحْرُجُ إِلَى الْأَخْلَاقِ مِنِّي إِلَى الْعِلْمِ وَالْذِكَاءِ..»<sup>(٤)</sup>!  
وعندما بدأ غزو الإنسان للفضاء - بعصر الأقمار الصناعية - (١٩٥٧ م) توجه السنّهوري باشا للعلماء منهاً لهم على أهمية وضرورة الإيّان بجبار السماء، فما هذا النصر العلمي إلا آية من آيات الله:

فَانْظُرُوا فِي الْجَوَّ كُلُّ رَاحَ وَجَاءَ  
أَطْلَقُوهُ كَوْكَبًا نَحْوَ الْفَضَاءِ  
ضِرْ قَدْ صَعَرَ الْخَدَّ لِجَارِ السَّمَاءِ  
أَنْتَ فِي الْأَصْلِ سَوَى طَيْنٍ وَمَاءً»<sup>(٥)</sup>

\*\*\*

«كَانَ عَهْدُنَا بِالْأَمْسِ عَهْدٌ بُخَارٌ  
ثُمَّ أَضْبَعَ الْيَوْمَ عَهْدٌ فَضَاءٌ  
أَيْهَا الْمُؤْمِنُونَ بِاللهِ هَذِي  
أَيْهَا الْإِنْسَانُ لَا تَرْزُقُهُ فَمَا»<sup>(٦)</sup>

(١) المصدر السابق، دمشق في (١٢ - ٢ - ١٩٣٤ م) كتبها إيّان أزمته مع الحكومة المصرية التي ضغطت على العراق وسوريا لطرده من بلادهما.

(٢) المصدر السابق، باريس في (٤ - ١ - ١٩٢٤ م).

(٣) المصدر السابق، باريس في (٦ - ٧ - ١٩٢٤ م).

(٤) المصدر السابق، ليوتن في (٩ - ٣ - ١٩٢٣ م).

(٥) المصدر السابق، القاهرة في (٧ - ١٠ - ١٩٥٧ م).

(٦) المصدر السابق، القاهرة في (١٥ - ١٠ - ١٩٥٧ م).

• أما «العقل» فإنه - في الفلسفة الإلحادية للستهوري بasha - نعمة من نعم الله على الإنسان وليس النعمة الوحيدة.. ولذلك لا تتحقق سعادة الإنسان بالعقل وحده لقصور العقل، ونسبة إدراكه.. فلا بد من القلب مع العقل، ولا بد للإنسان العاقل من الإثبات بالله.

«اللهم إني أؤمن بوجودك، وبصدق نبيك، وإن لي عقلاً أمرتني أن أحكمه في أمور هذه الحياة الدنيا، وهذا أنا أفعل»<sup>(١)</sup>.

فالعقل نعمة من نعم الله تعالى وله الله للإنسان ليكون حكماً في أمور عالم الشهادة التي يستقل بإدراكتها.. والاعتماد على حاكميته هو اعتقاد على الله، الذي خلقه ووهبه للإنسان كي يمتاز به عن المخلوقات الأخرى.. «يمتاز الإنسان عن الحيوان بالعقل، والعقل قوة يستمدّها من الحقيقة الإلهية، فالاعتماد عليه اعتقاد على الله»<sup>(٢)</sup>.

لكن الاعتماد على العقل وحده يقف بالإنسان عند «النبي» و«الظني» اللذين هما غاية الاجتهاد الإنساني، ويحرم الإنسان من «البيتين» الذي سبب له «القلب» والعلم الإلهي الكلي والمطلق والمحيط، ولذلك فتحن - كما يقول الستهوري - :

«لا نستطيع أن نعيش بعقولنا وحدها، فإن العقل نفسه يشعر بعجزه عن إدراك كنه ما حوله، لا بد من حرارة الإثبات»<sup>(٣)</sup>.

فالعقل - على عظمته وضرورته - إنها يدرك الأعراض والظواهر والخصائص، أما إدراك الكنه والبيتين فسبب له الإثبات ونبأ السماء والعلم الإلهي الكلي والمحيط..

وحقيقة نقص العقل الإنساني، ونسبة وطنية مدركاته، هي - عند الستهوري - من ثمرات هذا العقل ذاته.. «فالعقل أداة العلم.. والعقل البشري ناقص، فالعلم حتىّ ناقص، ولكن كيف أدرك الإنسان أن عقله ناقص؟ أتراء أدرك ذلك بعقل كامل، غير ناقص؟ أم أنه من الممكن أن يدرك الناقص ما انطوى عليه من نقص؟»<sup>(٤)</sup>.. «إن من نعم

(١) المصدر السابق، لاهاي في (١٩٢٤-٨-١٩).

(٢) المصدر السابق، باريس في (١٩٢٥-١٢-٣٠).

(٣) المصدر السابق، لاهاي في (١٩٢٤-٩-٦).

(٤) المصدر السابق، القاهرة في (١٩٣٤-١-١٤).

الله أنه جعل العقل هو الذي يدرك نفسه عجزه وقصوره عن إدراك ما حوله، وبذلك عرّفنا عجز العقل بالعقل نفسه فكان هذا أشد إيقاعاً..<sup>(١)</sup>.

وعلى عكس الفلسفة الوضعية الغربية – فلسفة التنوير العلماني – التي تزعم أنه لا سلطان على العقل إلا للعقل وحده، والتي أضفت – بذلك الغرور العقلي – صفة الإطلاق على الملكة العقلية، التي هي – ككل ملكات الإنسان – نسبية الإدراك.. وستظل ذاتاً وأبداً في حاجة إلى ما وراء العقل وما فوق العقلانية الإنسانية.. على عكس هذه الفلسفة الوضعية الغربية، يقول السننوري – انطلاقاً من الفلسفة الإيالية – :

«أحدد ما للعقل من سلطان: هو الذي يكشف الحقيقة، ولكنها حقيقة مقيدة بظروف الزمان والمكان، وهي – بعد – ليست كل الحقيقة، فهناك من الحقائق ما يتبع أن يسلم العقل بأيتها فوق تناوله، وهذه الحقائق هي التي أسميهما بما وراء العقل»<sup>(٢)</sup>

وهنا يُبرز الحاجة إلى موازنة «القلب» «للعقل»، وضرورة «الأخلاق» التي تأتي بها رسالات السماء.. «فالصلة بيننا وبين الله – تعالى – القلب والعقل»<sup>(٣)</sup>.. «والقلب الرحيم يشد أزره خلق قوي، يقوده عقل، يرشده علم، ذلك هو المثل الأعلى للرجل في هذه الحياة»<sup>(٤)</sup>... «أرجو من الله أن يقدرني على الخير، وأن يجعل لي عوناً من قلبي، ثم من أخلاقي، ثم من عقلي، ثم من عملي»<sup>(٥)</sup>.

هكذا رأى السننوري – صاحب العقل المبدع – نسبية مدركات العقل الإنساني – مهما كانت عظمته – إذا ما قيست باليقين الذي يثمره القلب والإثبات.. ولذلك، حكم الرجل – كما حكم كثير من فلاسفة الإسلام أصحاب العقول المبدعة والعقلانية المتألقة – «أن الإثبات عن تقليد أشد ثباتاً من الإثبات عن اجتهاد»<sup>(٦)</sup>! لأن ثمرة الاجتهاد: ظنية، ونسبية.. بينما التقليد لا يعرف غير اليقين!

(١) المصدر السابق، لاهاي في (٦-٩-١٩٢٤م).

(٢) المصدر السابق، دمشق في (٤-٢-١٩٤٤م).

(٣) المصدر السابق، ليبون في (٢٤-٨-١٩٢٥م).

(٤) المصدر السابق، لاهاي في (١٢-٨-١٩٢٤م).

(٥) المصدر السابق، بروكسل في (١٢-٨-١٩٢٤م).

(٦) المصدر السابق، القاهرة في (١-٢١-١٩٣٣م).

ولذلك عاب السنهوري على فيلسوف الوضعية الغربية أو جست كونت (١٨٥٧-١٧٩٨م) توهيه أن سعادة الإنسان قد تتحقق بتجاوز «الدين» إلى «العلم» اللاديني.. لأن ذلك - في المذهب الإيماني للسنهوري - قذف للإنسان في بحار الشك ومجاهيل اللاأدرية، وحرمان له من نعمة وسعادة اليقين، التي لا يوفرها إلا الدين.. يقول أو جست كونت: إن العالم انتقل من الدين - (أي: ما وراء المادة) - إلى العلم، وأظن أنه فاته أن يختم هذه الحلقة بالرجوع إلى الدين في النهاية..<sup>(١)</sup>

ففي الإيمان سعادة اليقين لهذا الإنسان..

• وعلى عكس المناهج الوضعية والمادية، التي أقامت تناقضًا بين «القوانين الطبيعية» وبين «الإيمان الدينى» و«ال فعل الإلهي » في الكون والطبيعة والمجتمع الإنساني، نرى السنهوري - في فلسفته الإيمانية - يجعل «القوانين الطبيعية» نعمة من نعم الله على الإنسان؛ وذلك لأن جريان الكون والمجتمع على هذه القوانين، التي هي سنن إلهية، يوفر الحرية والاختيار ويفتح أبواب المساواة - في إطار هذه السنن - أمام الناس، مطلق الناس وكل الناس، دونها استبداد أو طغيان يتحكمان في سير الطبيعة والمجتمع.. ففي هذه القوانين الحاكمة نعمة إلهية، ولا يمكن أن تكون تقليضاً لفعل الله وإرادته وقدرته، كما يزعم الماديون.

«.. فمن نعم الله على خلقه أن جعلهم محكومين بقوانين طبيعية لا تتغير، فلا استبداد ولا تحكم، ولكنها شَّنة الله تجري على جميع الخلق، ولن تجد لسنة الله تبديلاً..<sup>(٢)</sup>».

والسنهوري في فلسفته الإيمانية، وعندما تحدث عن القوانين الطبيعية، لم يقل ما قاله الماديون عن «تحمية» عمل و فعل هذه القوانين، على التحو الذي ينفي قدرة الله على تغيير وتبدل عملها و فعلها - عندما يريد - وإنما تحدث السنهوري عن قدرة الله تعالى على الفعل والتغيير - مطلق الفعل والتغيير - لما يريد.. كل ما يريد.. فخالق القوانين الطبيعية هو القادر على خرق هذه القوانين، مع جعل الإنسان - ذاتاً وأبداً - في الإطار المحكم بانتظام السنن والقوانين.

(١) المصدر السابق، باريس في (٤-١-١٩٢٤م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة في (٦-١٦-١٩٥٨م).

\* أفهم أن هناك قوانين طبيعية، وأفهم – إلى جانب هذا – أن الله موجود، وأنه قادر على خرق هذه القوانين، ويلوّح لي أن معنى وجود القوانين الطبيعية لا ينفصل عن مداركنا التي جبنا الله بها، فنحن لا ندرك وجود هذه القوانين إلا بهذه المدارك، والله قادر على خرقها، بمعنى أنه قادر على تغيير مداركنا بحيث نفهم قوانين مغايرة للقوانين الأولى، وتقبلها على أنها طبيعية، ولكن من رحمة الله أن يجعل مداركنا تتفق دائماً مع ما يحيط بنا من قوانين الطبيعة <sup>(١)</sup>. هكذا فاض قلب وعقل هذا الرجل الأعظم بهذا الإبداع في ميدان الإثبات بالله.

عرض للإثبات بالله، كفطرة فطر الله عليها كل نفس سوية.. فوجود الإنسان – المخلوق – شاهد صدق على وجود الإله الخالق..

«أنت موجود لأنك خلقتني !»

عرض للإثبات كمصدر أول للسعادة الحقيقية في هذه الحياة.. ومصدر للقوة التي يستعين بها الإنسان المؤمن على مغابلة التحديات والعقبات.. كما عرض لعلاقة الإثبات بالعلم.. وبالعقل.. وبالقوانين الطبيعية.

عرض لكل ذلك – على النحو الذي أشرنا إليه – عندما جعلنا نصوصه هي التي تعرض معلم وأبعد هذا الإثبات.. بل لقد فاض قلبه الكبير بهذه الفلسفة الإيمانية – في كثير من المواقف – شعراً جيلاً، جيلاً في صياغاته.. وجيلاً في صدق التعبير عن هذا الإثبات.

«هُوَ اللَّهُ إِنْ تَبْعُدْ دَنَا؛ فَجَلَّ أَمْرُهُ  
مُحِيطٌ بِنَا فِي الْبَعْدِ كُنَّا أَوْ الْقُرْبِ  
إِذَا النَّاسُ لَمْ تُؤْمِنُ بِرَبِّ مُهَبِّينَ  
رَجِيمٌ فَهُلْ تَسْتَطِعُ عَيْشًا بِلَارَبِّ؟!» <sup>(٢)</sup>

\*\*\*

«اللَّهُ يَعْلَمُ أَنِّي مَا عَشَقْتُ عِبَادَةً  
إِلَّا لِأَنِّي أَعْبُدُ الْمَغْبُودَ  
أَلَّا رَأَى جَمَالَهُ لَمْ لَأَضْبُو إِلَيْهِ وُجُودًا!» <sup>(٣)</sup>  
شَيْءٌ يُؤْكِدُ لِلْإِلَهِ وُجُودًا!»

(١) المصدر السابق، لاهاي في (١٥ - ٨ - ١٩٢٤ م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة - سقارة - في (٢ - ٩ - ١٩٤٩ م).

(٣) المصدر السابق، بيت المقدس في (١٠ - ٩ - ١٩٣١ م).

تلك هي الفلسفة الإيمانية لفقيه القانون وإمام الفقهاء الدكتور عبد الرزاق السنّهوري باشا.. لازمته عبر سنوات عمره المديدة.. حتى لقد كتب في ذكرى عيد ميلاده السبعين يقول:

« ولا أزال – وأنا في السبعين – أقول ما قلته وأنا في العشرين:

لَا هُمْ بَيْتُ فُؤَادِي بَعْدَ رَغْزَعَةٍ  
وَوَقَنِي شَرَّ تَفْسِي فَهِيَ تُغْوِيَنِي  
وَلِيَ عَلَى الْأَرْضِ آمَالٌ مُقَدَّسَةٌ  
إِنْ يُقْصِنِي عَنْكَ شَيْءٌ فَهِيَ تُدْنِنِي »<sup>(١)</sup>

ذلك هو الإيمان الديني، الذي تأسست عليه إسلاميات السنّهوري، وارتوت منه، فلم تكن مجرد اختيارات لنظم إسلامية هي الأجدى والأجدر بتحقيق السعادة والرشاد في دنيا الناس، وإنما كانت – فوق ذلك وقبله – مؤسسة على قاعدة هذا الإيمان اليقيني بشارع الدين، وخالق الدنيا ورب الناس.

فهل نبالغ إذا قلنا إننا أمام « فيلسوف إلهي » تستحق فلسفته الإيمانية دراسة متخصصة، انطلاقاً مما قدمناه عنها هنا من إشارات.. مجرد إشارات؟

\* \* \*

<sup>(١)</sup> المصدر السابق، الإسكندرية في (١١-٨-١٩٦٥ م).

## هيئة الأمم الإسلامية

[ إن دول الشرق لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير دين الإسلام.. ولقد كنت أحلم صغيراً بالجامعة الإسلامية.. وكلما تقدمت في السن ازداد إيماني وتعلقّي بقيام الشرق الإسلامي.. وبجمعية أمم شرقية.. فالشرق بالإسلام، والإسلام بالشرق.. وإنها شيء واحد.. وإذا تحدثت عن أحد هما فكأنني أتحدث عن الآخر ]

«الستهوري»

لقد تفتح الوعي السياسي للدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا إبان الحرب الاستعمارية الأولى (١٣٣٢ - ١٩١٤ هـ / ١٩١٨ م) وهي مرحلة الضعف الذي قارب الانهيار للدولة العثمانية، تلك التي كانت رغم أمراضها الداخلية، والضربات الاستعمارية التي تهال عليها - بمثابة الرمز للجامعة الإسلامية والإعلان عن استمرار الخلافة الإسلامية التي استظل بها المسلمون منذ عصر صدر الإسلام.

وإذاء خاطر الانهيار المحدق بهذه الدولة العثمانية، انحازت تيارات فكرية وسياسية إلى معسكر الدفاع عن هذه الدولة - كما هي - وبنزعتها المناوئة لتمايز الوطنية والقوميات واللامركزية بين الشعوب التي كانت تابعة لسلطانها، وانحازت تيارات فكرية وسياسية أخرى إلى معسكر نقض اليد من هذه الدولة، وتشجيع حركات الاستقلال عنها على أساس من الوطنية والقومية التي تقطع علاقات الوطنية والقومية بجامعة الإسلام.

ويبين هذين التيارين، كان هناك تيار ثالث يرفض التعصب الوطني والقومي المؤسس على التزعنة العنصرية، التي ميزت القوميات الغربية، ويرفض في ذات الوقت التخلّي عن الرابطة والجامعة الإسلامية، ويدعو إلى تمزيق الوطنية والقوميات في إطار جامعة إسلامية تناسب مؤسساتها هذا النمو الجديد للوطنيات والقوميات.. وفي هذا التيار الثالث كانت مدرسة الحزب الوطني المصري.. حزب مصطفى كامل باشا (١٢٩١ - ١٨٧٤ هـ / ١٩٠٨ م) الذي كان الباعث الأول للوطنية المصرية، وداعية الجامعة الإسلامية التي تنتظم فيها الأقطار والوطنيات والقوميات.. وفي هذه المدرسة، مدرسة القوميات اللاعرقية واللاعنصرية.. ومدرسة الجامعة الإسلامية التي توظف في بنائها لبنات الوطنية والقوميات المعتدلة، تكون وتبلور الوعي السياسي للدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا.. فوطنيته

كانت كوطنيّة مصطفى كامل، ترى الجامعة الإسلاميّة سياجها الإقليمي، ودائرتها الحضاريّة.. ولم تكن كوطنيّة سعد زغلول باشا (١٢٧٣ - ١٣٤٦ هـ / ١٨٥٧ - ١٩٢٧ م) التي تنفس اليد من الدائرة العربيّة والإسلاميّة يأساً وقنوطاً.. وعن حقيقة هذا الاتّاء هذه المدرسة الإسلاميّة الجديدة يتحدث السنّوري فيقول:

«إن الجيل الذي أنا منه تلّمذ في الوطنية لمصطفى كامل قبل أن يتلّمذ لزغلول..»<sup>(١)</sup>  
ولم ينتظِر السنّوري أئمّة الدولة العثمانيّة (١٣٤٢ هـ / ١٩٢٤ م) ولا الحملة الفكريّة الشّرسة التي انقضّت على فكرة الخلافة الإسلاميّة والجامعة الإسلاميّة منذ ظهور كتاب الشّيخ علي عبد الرّازق (١٣٨٦ - ١٨٨٧ هـ / ١٩٦٦ م) عن (الإسلام وأصول الحكم: بحث في الخلافة الإسلاميّة) سنة (١٩٢٥ م) ليعرض تصوّراته للجامعة الإسلاميّة الجديدة، وللصورة العصرية للخلافة الإسلاميّة، وهي التّصوّرات التي أفرَد لها رسالته للدّكتوراه حول (فقد الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية) سنة (١٩٢٦ م).. والتي ردّ فيها على كتاب علي عبد الرّازق تحت عنوان «رأي شاذ».. لم ينتظِر السنّوري حدوث هذا الزّلزال، الذي فجّر تيارات الفكر والاجتِهاد في هذه القضية - على اختلاف هذه التّيارات - وإنما تناول الرجل هذه القضية بالتأمّل والتّفكير والكتابـة - في «أوراقه الشخصيّة» - قبل سنوات من وقوع هذا الزّلزال.

ذلك لأنّ بناء الجامعة الإسلاميّة على أساس جديدة، لتكون جمعيّة أمم شرقية، تنسّخ المجال للوطنيّات والقوميّات اللاعنصرية، وتجمّع في ذات الوقت شعوب الشرق وأمّهـ وقوميّاته على جامعة الإسلام.. كان حلم السنّوري وشاغله الأكبر، منذ فجر حياته الفكريّة.. بل لعلنا لا نعدو الحقيقة الموضوعيّة عندما نقول: إن كل الإنجازات التي أنجّزها السنّوري باشا، على امتداد عمره المديدة، وفي مختلف الميادين، إنما كانت خطوات على طريق بناء الجامعة الإسلاميّة ورابطة الأمم الشرقيّة، ولبنات في هذا البناء الذي مثل حلم السنّوري ومشروع حياة هذا الرجل العظيم.

لقد كتب معبراً عن أمنيّته هذه التي حلم بها منذ صغره.. كتب عنها - بعد قيام «عصبة الأمم» سنة (١٩٢٠ م) ذات التّكوين الغربي، والتّوجهات الغربيّة، تلك التي فرضت على العالم الإسلامي خطط الاستعمار تحت اسم «الانتداب»! - كتب السنّوري يقول:

(١) الأوراق الشخصيّة، باريس في (٥ - ١٢ - ١٩٢٣ م).

«أتمنى أن تكون جمعية أمم شرقية إلى جانب جمعية الأمم الغربية»<sup>(١)</sup>.. «لقد كنت أحلم صغيراً بالجامعة الإسلامية، وكانت أتعشقها، ولم تكن أمامي إلا رمزاً لحقيقة مهمتها خالية من كل تحديد ووضوح، أما الآن فأراها في صورة أخرى أقل إبهاماً وأكثر تحديداً.. على أن دون تحديدها تحديداً كافياً سنتين من التجارب والدراسة أرجو اجتيازها»<sup>(٢)</sup>.

ولقد كان السنهوري يدرك أن حلمه هذا هو حلم يبعث حضارة إسلامية ومدنية شرقية متميزة عن الحضارة الغربية، تميز الشرق عن الغرب، وتميز الإسلام عن المسيحية، وأن تحقيق هذا الحلم العظيم يقتضي الانتصار على الاستعمار الغربي، الذي مزق رابطة الجامعة الإسلامية، واحتل أوطان الأمم الشرقية.

«كلما تقدمتُ في السن ازداد إيماني وتعلقّي بقيام الشرق الإسلامي من نومه، ومناهضة الطامعين فيه، وأمنيتني ألا أموت قبل أن أرى الإمبراطورية البريطانية تتمزق»<sup>(٣)</sup>.

وهذا «الشرق الإسلامي» كان - عند السنهوري - «هيئة أمم شرقية»، تجمعها رابطة الإسلام، التي تختضن الوطنية والقوميات والدول والأقاليم، بل وكل ديانات الشرق.. فهي نهضة دينية.. وجامعة أمم.. ورابطة لا مركزية.. تلك التي يحلم بها السنهوري.. «يقول الشرق لأبنائه: إن نهضتي هي نهضة دين، وتقوم على سائر الأديان، فإني مقر الأديان الثلاثة، وكلها من عند الله، وهي نهضة لجميع الأمم الشرقية على اختلاف أدینتها، وكل أمة تقوم بشأنها، مع عقد محالفات بين الأمم الشرقية من شأنها أن تقوي الروابط العلمية والاقتصادية والسياسية، وتكون عند الضرورة معاهدات دفاعية ضد المعادي، فهل قدر الله للأمة المصرية أن تعطي مثلاً صالحًا للأمم الشرقية في ذلك؟!»<sup>(٤)</sup>.

وإذا كان الاستعمار الغربي قد نجح - مع القومية الطورانية العنصرية - في إسقاط الخلافة الإسلامية، في مارس سنة (١٩٢٤م)، فإن السنهوري يكتب - في الشهر التالي مباشرة - عن جداره الإسلام بأن يكون سباجاً جامعاً للأمم الشرقية:

(١) المصدر السابق، ليون في (٨-٨-١٩٢٣م).

(٢) المصدر السابق، ليون في (٢٢-١-١٩٢٢م).

(٣) المصدر السابق، ليون في (٩-٢٩-١٩٢٢م)، ولقد حقق الله أمنية السنهوري، فتمزقت الإمبراطورية البريطانية.. واستقلت شعوب مستعمراته، قبل أن يلقى السنهوري ربه سنة (١٩٧١م).

(٤) المصدر السابق، ليون في (٢٦-٨-١٩٢٣م).

« فمن مبادئ الإسلام مبدأ أن يجعلانه سباجاً لجمعية أمم عامة لا يتطرق إليها الضعف:

١- المساواة بين الشعوب والأفراد، فليس لعربي على أعمجمي فضل إلا بالتفوّي.

٢- المندادة بأن الإسلام مفتوح لجميع البشر وأنه دين الإنسانية جماء..»<sup>(١)</sup>.

لكن.. كيف يكون الإسلام قانوناً لشعوب الشرق وأمه، وبين أبنائها من لا يتدبرون به؟.. وكيف تكون النهضة الشرقية إسلامية، وبين أبناء هذه النهضة من يتدبرون بغير دين الإسلام؟.. وكيف يدعو السنّوري إلى أن تكون نهضة الشرق بالإسلام، ونهضة الإسلام بالشرق، بينما الغرب قد نهض بإدارة الظاهر للدين، وأصبح نموذج نهضته الـلادينية - العلمانية - أنصار في البلاد الإسلامية، ترعاهم وتشجعهم سلطات الاستعمار ودواتره الفكرية والعلمية؟

هنا، وللإجابة عن هذه التساؤلات - التي لا يزال يسألها العلمانيون والمترغبون في بلادنا حتى اليوم! - يقدم السنّوري نظرية التكاملة، التي تؤكد على تميز الشرق عن الغرب، وتميز الإسلام عن المسيحية، في العلاقة بالدولة والمجتمع والمدنية.. والتي تدعو إلى التمييز - في الإسلام - بين الجانب العقدي، الذي هو خاص بال المسلمين وحدهم، لا يُفرض على من عداهم، أولئك الذين يتركهم الإسلام وما يدينون به من عقائد وعبادات.. التمييز بين هذا الجانب العقدي والعبادي في الإسلام وشرعيته، وبين الإسلام كثقافة جامعة لكل شعوب الشرق، وكتقانون وفقه معاملات صاغه فقهاء الشرق، للبيئة الشرقية، بكل خصائصها وجماعاتها البشرية، وكمدينة إسلامية، أسهمت في صناعتها كل أمم الشرق، فهي ميراث حلال لكل هذه الأمم على اختلاف معتقداتها الدينية.

يقدم السنّوري نظرية هذه في التمييز بين إسلام العقيدة، الذي هو علاقة خاصة بال المسلمين، تحكم عبادتهم لله.. وبين إسلام الثقافة والقانون والمدنية، الذي هو الرابطة الجامعية لشعوب الشرق، والصيغة - التاريخية.. والمستقبلية - لحضارة ومدينة هذه الشعوب.

ولقد بسط السنّوري أبعاد هذه النظرية، في التمييز بين الإسلام «الدين» والإسلام «الحضارة والمدنية والثقافة والقانون» في كتابه عن (الخلافة الإسلامية) سنة (١٩٢٦م).. وفي دراسته عن (الدين والدولة في الإسلام) سنة (١٩٢٩م).. وفي دراسته عن (الإسلام والشرق)

(١) المصدر السابق، باريس في (١١ - ٤ - ١٩٢٤م).

سنة (١٩٣٢ م) .. وفي معظم كتاباته الإسلامية، في أوراقه الشخصية.. وغيرها من البحوث والدراسات والمقالات والمحاضرات، ومقدمات مؤلفاته في الفقه والقانون.

ومن نتاج صياغته الفكرية لنظرية هذه، ما كتبه في دراسته عن (الإسلام والشرق) فقال:

« .. وإن كثيراً ما أذكر الإسلام في كتابي (الخلافة)، ولا أقصد من هذه الكلمة مجموعة من المعتقدات الدينية، وإن كنتأشعر نحو هذه المعتقدات باحترام المسلم الخالص الإيمان، ولكنني أقصد بالإسلام تلك الثقافة الإسلامية التي أنارت جوانب العالم في ظلها العصور الوسطى، فالثقافة الإسلامية، لا الدين الإسلامي، هو الذي يعنيـني .. فإلى جانب الدين - في الإسلام - توجد المدينة، فأما الذين يؤمنون بتعاليم الدين، فأولئك هم المسلمين، وأما الذين يتمون إلى الثقافة الإسلامية فأولئك هم أولاد ذلك الوطن الإسلامي الكبير، وقد وَسَعَ المسلمين والنصارى واليهود، عاشوا جميعاً تحت علم الإسلام طوال هذه القرون.

بهذا المعنى الأخير يكون الإسلام والشرق شيئاً واحداً، فإذا تحدثت عن أحدـهما فكأنـني تحدث عن الآخر.. فهل آن لنا أن نقول: «الشرق بالإسلام، والإسلام بالشرق»؟

وهذه الخصوصية، التي جعلت في الإسلام ثقافة ومدينة لا تقف روابطها عند المسلمين وحدهـم، هي التي ميزـت الإسلام عن المسيحية - التي وقفت عند العقيدة والوصايا الأخلاقية للفرد، والتزوع إلى الخلاص من الدنيا للفناء في الملائكة - هذه الخصوصية الإسلامية هي التي ميزـت المدينة الإسلامية عن المدينة الغربية، ومن ثم ميزـت الشرق عن الغرب.. ولذلك - وفي سـبيل هذا التميـز - يتسـأـل السـنهوري ذات التسـاؤـلات التي لا زـلـنا نوجـهـها إلى العلمـانيـين ودعاـةـ النـموذـجـ الغـرـبيـ، منـ مـعاـصـرـ بـنـاـ، فيـقـولـ:

«أليس منـ الخـيرـ - وقد عـلـمـناـ منـ تـارـيـخـ المـدـنـيـةـ الـأـوـرـيـةـ ما عـلـمـناـ - أـلـاـ تـكـلـمـ عنـ الشـرـقـ إـلـاـ كـمـاـ تـكـلـمـ عنـ أـورـباـ: مجـرـدـ تـبـيرـ جـغـرـافـيـ يـشـمـلـ مـدـلـولـهـ أـمـاـ مـتـفـرـقـةـ، مـنـ جـنـسـيـاتـ مـخـلـفـةـ، وـلـغـاتـ مـتـنـاوـةـ، وـأـدـيـانـ شـتـىـ؟ وـأـلـاـ تـكـلـمـ عنـ إـلـاسـلـامـ إـلـاـ كـمـاـ تـكـلـمـ عنـ مـسـيـحـيـةـ دـيـنـ سـهـاـويـ كـرـيـمـ، أـنـزـلـ مـنـ عـنـ اللـهـ لـيـطـهـرـ الـوـجـدـانـ، فـعـرـشـهـ فـيـ الـقـلـوبـ، وـحـكـمـهـ عـلـىـ الـضـمـيرـ، وـلـاـ يـعـنـيـ بـشـرـوـنـ الدـنـيـاـ، وـلـاـ يـنـظـرـ إـلـاـ إـلـىـ عـلـاقـةـ الـعـبـدـ بـمـوـلـاهـ؟

أـوـ هلـ يـكـونـ إـلـاسـلـامـ شـيـئـاـ غـيرـ مـسـيـحـيـةـ، وـتـكـونـ رسـالـةـ مـحـمـدـ غـيرـ رسـالـةـ مـسـيـحـ؟ هـلـ تـمـثـلـ مـحـمـدـ قـيـصـرـ فـيـ غـرـرـوـنـ الدـنـيـاـ وـزـخـرـفـةـ الـمـلـكـ، فـهـانـ عـلـيـهـ أـمـرـهـ، وـفـصـلـ مـاـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ اللـهـ؟ أـمـ أـنـ إـلـاسـلـامـ دـوـلـةـ إـلـىـ جـانـبـ الدـيـنـ، وـمـلـكـ إـلـىـ جـانـبـ الـعـقـيـدـةـ، وـقـانـونـ إـلـىـ جـانـبـ الشـعـائـرـ؟

إذا كان أمر الإسلام هو هذا - وكل ما عندنا منه يثبت ذلك - فمن تكون رعایا تلك الدولة الإسلامية؟ أهم المسلمين وحدهم؟ أم هم كل من استظل براية الإسلام، وانتهى إلى الثقافة الإسلامية، ولو كان غير مسلم؟

وما عسى أن تكون تلك الثقافة الإسلامية؟ أليست هي روح الشرق تمثلت علوماً وفنوناً وفلسفة؟ لم يَبْيَنْ صرَحَ هذه الثقافة عقول شرقية، تنتهي كلها إلى الإسلام، وإن كان ليس كلها مسلماً؟ أليست الشريعة الإسلامية - بعد أن تكون شريعة الله - هي شريعة الشرق، متنزعة من روح الشرق وضميره، أوحى بها الله إلى عبد شرقي، في أرض شرقية؟ ألم يكن الفقه الإسلامي - كالفقه الروماني - شريعة إمبراطورية متaramية الأطراف، متباعدة التواحي، قام عليها أمر الدولة، واستقام بها السلطان والملك؟

من يعيد لهذه الشريعة جدتها بعد أن خَلَقْتَ؟ ومن يهيب فيها بالحركة بعد السكون؟ أليس من المستطاع أن تخطى الشريعة الإسلامية أعناق القرون، فتصبح شريعة العصر، تسع لفظيات الحضارة، وتصبح شريعة الشرق، دون تمييز بين دين ودين؟.. تعالى الله أن يكون الغربيون أقدر منا على فهم شريعته، وهم غير مسلمين، فيرون أنها تصلح أن تكون مصدراً عالياً للقانون! <sup>(١)</sup>.

فالشرق غير أوروبا.. والإسلام غير المسيحية.. لأن في الإسلام - غير العقيدة والعبادات، التي هي خاصة بال المسلمين - مدنية وثقافة وشريعة وقانوناً، هي المكونات لحضارة الشرق، على اختلاف أديانه وتعُدُّ أمه، وعليها ترتكز النهضة الإسلامية والجامعة الإسلامية لسائر الشعوب والأمم الشرقية.. حتى ليجعل السنوري شعار هذه النهضة وهذه الجامعة: «الشرق بالإسلام، والإسلام بالشرق».

\* ومع هذه المدنية الإسلامية والشريعة الإسلامية، وفقه معاملات هذه الشريعة، والثقافة الإسلامية كركائز لنهضة شعوب الشرق، وبناء هيئة الأمم الشرقية، يدعو السنوري إلى جعل اللغة العربية إحدى هذه الركائز والجامعات.. فهي اللغة القومية للأمة العربية، وللعرب دور رائد وقائد ومسؤوليات جسام في النهضة الإسلامية تاربخاً وفي الحاضر والمستقبل.

(١) الإسلام والشرق، ملحق جريدة السياسة، في (١٤ - ١٠ - ١٩٣٢ م).

هذه الأمم، ويسهل بعد زمن - قريب أو بعيد - أن نحقق نوعاً من الوحدة في الشرق لا تزال أوربا تتلمس إليه الطريق حتى اليوم<sup>(١)</sup> «إن الشرق الأدنى والدول الإسلامية لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير دين الإسلام..»<sup>(٢)</sup>

فهذا التبني للمفهوم القومي المعتمد - كانتفاء فرعى في إطار الجامعة الإسلامية - يفتح الطرق أمام القوميات الشرقية - عربية.. وفارسية.. وطورانية - بل وأمام الجنسيات لتحقيق خطواتها في التبلور والاكتمال، وهو - في ذات الوقت - لاعتداله لا يتحول إلى عقبات أمام الاتحاد بين هذه القوميات تحت مظلة الإسلام.

«فـ (الجامعة الشرقية)، وـ (الجامعة الإسلامية)، وـ (الجامعة الطورانية)، وـ (الجامعة العربية)، وـ (الجامعة الفارسية)، بل وـ (الجامعة المغربية)، ما هي إلا أسماء مختلفة قد تدل على معانٍ مختلفة من وجهة الجنسية، ولكن ليس أسهل من التوفيق بينها؛ بل إن مصلحة الشرق تقضي أن تعمل كل جامعة في تحقيق أغراضها، فإذا حققت ما ترمي إليه يمكن إيجاد الروابط المتينة التي تربط هذه الجامعات بعضها ببعض، فلتعمل الأتراك على نشر الدعوة الطورانية في بلاد القوقاز والتركمستان، ولتعمل العجم على تم وحدتها، ولتعمل العرب على إحكام روابط الجزيرة، ولتستند بلاد المغرب بما بينها من جعل وادي النيل ووحدة سياسية كما هو وحدة طبيعية، ولتستند بلاد المغرب بما بينها من روابط تاريخية، ثم إذا نهضت كل هذه الأمم المختلفة الأجناس واللغات، كل أمة في الجامعة الصغرى التي تجمعها.. أمكن عند ذلك تحقيق وجود تلك الجامعة الكبرى «الجامعة الشرقية» أو «الجامعة الإسلامية» بمعنى واسع..»<sup>(٣)</sup>.

ولقد كان واضحاً لدى السنّوري أن عوامل الوحدة الجامعة لأمم الشرق لا تبدأ بالروابط السياسية، فهذه ثمرة ونتيجة للروابط الثقافية والقانونية والاقتصادية، التي يجب أن تبدأ بها خطط مشاريع الجامعة الإسلامية، وهو يضرب على هذا الترتيب لأولويات عوامل التوحيد مثال الوحدة الألمانية - في أوربا - فيقول: «ويجب التفكير في ربط الأمم الشرقية بروابط اقتصادية ولغوية وقانونية قبل التفكير في ربطها بروابط سياسية، فإن هذه

(١) الإسلام والشرق، في (١٤ - ١٠ - ١٩٣٢ م).

(٢) الأوراق الشخصية، باريس في (٣٠ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

(٣) المصدر السابق، ليون في (١٩ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

والعربية - زيادة على ذلك - هي لغة الشريعة الإسلامية، التي هي واحدة من الركائز العامة للنهضة الشرقية.. ولغة تراث الأمة، على اختلاف مللها ودياناتها.. وهي - فوق ذلك وقبليه - لغة القرآن الكريم، الذي جعل لها مكانة مقدسة حتى في القوميات الإسلامية غير العربية.. فهي - لذلك - مرشحة لتكون لغة الجامعة الشرقية، على اختلاف أمم وقوميات شعوب هذه الجامعة.

« .. ولنهضة الشرق يجب المضي في بث تعليم اللغة العربية في البلاد التي لا تتكلّم بها، واتخاذها لغة رسمية للمؤتمرات والحكومات، وإنشاء مجتمع علمي لغوية وفنية.. »<sup>(١)</sup>.

• وإذا كان الإسلام - إسلام المدنية والثقافة والشريعة والقانون - هو الجامع الأول والأكبر لشعوب الشرق وأمه؛ « لأن الشرق، والدول الإسلامية نفسها لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير دين الإسلام.. »<sup>(٢)</sup>.

فإن الإسلام - في رأي السنهوري، وهو يرفض المضمون العنصري للقومية الغربية، التي هي « صراعية.. تحزيبية » - يقبل ويعايش مع القوميات الشرقية كجouامع للاتياءات الفرعية - اللغوية والجنسية - ويوظفها كلبنات في بناء الجامعة الإسلامية.. فهذه الجامعة الإسلامية هي جامعة شعوب وأمم وقوميات.. ترفض المفهوم العنصري للقومية الغربية، وتحتفي بمتانيات وخصوصيات وتنوع القوميات الشرقية في إطار جامعة الإسلام.

« إن فكرة القومية دبت في الشرق، ولا يمكن أن تنتشر، وكل ما يطلب من الشرقيين هو أن يتذروا التاريخ، فيروا أن العرب انتشرت فيه هذه الروح وأصبح القوم أقواماً، ولكن كانت نتيجة المبالغة في هذا المبدأ أن صار كل قوم عدواً للأقوام الأخرى، ووُقعت بينهم الحروب، فالشرق إذا أراد أن يبني نهضته على مبدأ القومية فلا بد له في الوقت ذاته من أن يوجد شيئاً من الاتصال بين أقواماً متعددة في مبدأ نهضتها، حتى يسهل بعد ذلك أن تكون هذه الأقوام على صفاء ووداد، ويجمعها كثير من عوامل التوحيد »<sup>(٣)</sup>.

« فلتدرك الشرق تستكملاً كلًّا قومية فيه مقوماتها، ولكن لتنفتح في هذه القوميات روحًا شرقية واحدة، تسترشد بها الأمة في نهضتها الوطنية، حتى يسود التآخي والتعاون فيما بين

(١) الأوراق الشخصية، ليون في (٩-٧-١٩٢٣م).

(٢) المصدر السابق، باريس في (٣٠-١٠-١٩٢٣م).

(٣) المصدر السابق، باريس في (٤-١١-١٩٢٤م).

هذه الأمم، ويسهل بعد زمن – قريب أو بعيد – أن تتحقق نوعاً من الوحدة في الشرق لا تزال أوربا تتلمس إليه الطريق حتى اليوم<sup>(١)</sup> إن الشرق الأدنى والدول الإسلامية لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير دين الإسلام..<sup>(٢)</sup>

فهذا التبني للمفهوم القومي المعتمد – كاتناء فرعى في إطار الجامعة الإسلامية – يفتح الطرق أمام القوميات الشرقية – عربية.. وفارسية.. وطورانية – بل وأمام الجنسيات لتحقيق خطواتها في التبلور والاكتمال، وهو – في ذات الوقت – لاعتداله لا يتحول إلى عقبات أمام الاتحاد بين هذه القوميات تحت مظلة الإسلام.

فـ(الجامعة الشرقية)، وـ(الجامعة الإسلامية)، وـ(الجامعة الطورانية)، وـ(الجامعة العربية)، وـ(الجامعة الفارسية)، بل وـ(الجامعة المغربية)، ما هي إلا أسماء مختلفة قد تدل على معانٍ مختلفة من وجهة الجنسية، ولكن ليس أسهل من التوفيق بينها؛ بل إن مصلحة الشرق تقضي أن تعمل كل جامعة في تحقيق أغراضها، فإذا حققت ما ترمي إليه يمكن إيجاد الروابط المتينة التي تربط هذه الجامعات بعضها ببعض، فلتعمل الأتراك على نشر الدعوة الطورانية في بلاد القوقاز والتركمستان، ولتعمل العجم على لم وحدتها، ولتعمل العرب على إحكام روابط الجزيرة، ولتعم مصر بها يجب عليها من جعل وادي النيل وحدة سياسية كما هو وحدة طبيعية، ولتستند بلاد المغرب بما بينها من روابط تاريخية، ثم إذا نهضت كل هذه الأمم المختلفة الأجناس واللغات، كل أمّة في الجامعة الصغرى التي تجمعها.. يمكن عند ذلك تحقيق وجود تلك الجامعة الكبرى «الجامعة الشرقية» أو «الجامعة الإسلامية» بمعنى واسع..<sup>(٣)</sup>

ولقد كان واضحاً لدى السنّوري أن عوامل الوحدة الجامعة لأمم الشرق لا تبدأ بالروابط السياسية، فهذه ثمرة ونتيجة للروابط الثقافية والقانونية والاقتصادية، التي يجب أن تبدأ بها خطط مشاريع الجامعة الإسلامية، وهو يضرب على هذا الترتيب لأولويات عوامل التوحيد مثل الوحدة الألمانية – في أوربا – فيقول: «ويجب التفكير في ربط الأمم الشرقية بروابط اقتصادية ولغوية وقانونية قبل التفكير في ربطها بروابط سياسية، فإن هذه

(١) الإسلام والشرق، في (١٤ - ١٠ - ١٩٣٢ م).

(٢) الأوراق الشخصية، باريس في (٣٠ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

(٣) المصدر السابق، ليون في (١٩ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

تأتي تالية لتلك - ومثل ذلك: الدول الألمانية - ولتطبيق ذلك عملياً يمكن البدء بالنهضات الآتية:

١- نهضة تتناول الشريعة الإسلامية وجعلها مطابقة لروح العصر، وهذه النهضة تنشر في كل الدول الشرقية.

٢- نهضة تتناول اللغة العربية، وإدخال ما يجب إدخاله عليها من التعديلات، وتوحيد اللهجات المختلفة فيها بقدر الإمكان.

٣- نهضة اقتصادية، وتتناول ربط البلاد المستقلة بمعاهدات تجارية واقتصادية والاتحاد جركي أو ما يشبهه.

٤- نهضة لإحياء العلوم والمعارف الشرقية، وبخاصة الإسلامية<sup>(١)</sup>،<sup>(٢)</sup>  
ولأن هذا هو انحياز السنهوري للقومية المعتدلة - غير العنصرية.. وغير التجزئية -  
والتي تمثل انتهاء فرعياً في إطار الجامعة الشرقية، ولبننة في بناء الجامعة الإسلامية، رفض  
السنهوري وانتقد القومية العنصرية التي تجعل الأتراك أعداء للعرب، أو العكس، ونبه  
على دور التفؤذ الأجنبي الاستعماري في هذا العداء الذي جعل «كراهة جزء كبير من  
العرب للترك، وميلهم إلى صبغ الجامعة العربية بصبغة عداء للجامعة الطورانية ويظهر أن  
هذا الميل العدائي يشجعه ما يبديه بعض الأتراك من التزق والعداوة للعرب، على أنه يمكن  
مع حسن التفاهم، أن يسود الوفاق بين العرب والترك، والمصريون خير معين على إيجاد  
هذا التفاهم، فهم لا يكرهون الترك ويحبون إخوانهم العرب، والترك لا مصلحة لهم في  
معاداة العرب، بل يخسرون كثيراً من ذلك، ولكن عقدة المسألة هي نفوذ الدول الأجنبية»<sup>(٣)</sup>.

ولقد اختص السنهوري - في إطار تصوراته هذه لدور القوميات الشرقية وجماعتها  
الإسلامية المنشودة - اختص العرب والعروبة بمكان متميز ومسؤوليات جسام «فالدولة  
الإسلامية الجديدة، دولة لا تعرف الأجناس ولا تعرف الألوان، فالعجمي والعربي والأحر  
والأسود عندها سواء، ولكن هذه الدولة وضع أساسها نبي عربي، وارتقت على أكتاف  
العرب، فللعرب - إذن - أن يتقدموا إلى الإنسانية بهذه الصفحة البيضاء، فهم أول من

(١) المصدر السابق، باريس في (٣٠-١٠-١٩٢٣ م).

(٢) المصدر السابق، باريس في (١١-١٠-١٩٢٣ م).

قالوا برابطة البشرية، وهدموا الحدود والخواجز ما بين بني البشر، وأقاموا أساساً لعصبة أمم حقيقة لم ينجح الغرب في إيجادها حتى الآن..<sup>(١)</sup>

لكن الفكر العربية، والوحدة العربية - التي شغلت حيزاً كبيراً في فكر السنهوري - كانت مخطوطة - في هذا الفكر - بضرورة اقتراحها بتفكيرتين هما «الإسلام والشرق» وذلك حتى تكون البلاد العربية «هي وبلاد الشرق الأدنى والأوسط - كتركيا وإيران والأفغان - عصبة أمم شرقية، تكون شعبية في عصبة الأمم العالمية بجنيف..»<sup>(٢)</sup>.

\* ومع الإسلام.. واللغة العربية.. والتزعنة القومية المعتدلة - كجامعات لبناء هيئة الأمم الإسلامية والشرقية.. رأى السنهوري في وحدة القانون، المؤسس على فقه المعاملات الإسلامي، ومبادئ الشريعة الإسلامية، عاملاً من أهم عوامل وحدة الأمة والجامعة الشرقية.. سواء أكان ذلك في الإطار العربي أو في الإطار الإسلامي والشرقي الأوسع.. فلقد كانت وحدة القانون الإسلامي عامل وحدة للأمة والخلافة الإسلامية تاريخياً.. ثم لعب الاستعمار - الذي غرّب قوانين الأقطار العربية والإسلامية - على جعل تمييز القوانين عامل تفرق وتشتت.. الأمر الذي يدعونا إلى جعل وحدة القانون - في الإطار العربي والإسلامي - عامل توحيد لأمم الشرق في إطار جامعة الإسلام.

فمن دور وحدة القانون المدني العربي في وحدة الثقافة العربية - التي هي ركيزة من أهم ركائز وأسباب الوحدة العربية - يقول السنهوري: «إنني أحد المؤمنين بالوحدة العربية، فهي شيء في طبيعة الشعوب العربية، وهذه الشعوب أمة واحدة، إذا تقسمتها دول متعددة، فهذا عارض يزول بزوال أسبابه، ومن أقوى الأركان التي تقوم عليها الوحدة العربية ووحدة الثقافة، ومن أهم الأسباب لتوحيد الثقافة أن تتوحد الثقافة القانونية، ومن هنا ينبع إيماني بضرورة العمل على إيجاد قانون مدني عربي..»<sup>(٣)</sup>.

فالرجل الذي وضع القوانين المدنية لمصر والعراق وسوريا، ورأها خطوات نحو توحيد القانون المدني العربي، ذي المرجعية الإسلامية، إنما كان يخطو خطوات مدقورة نحو تحقيق حلم حياته الأكبر وهو تحقيق وحدة الشرق الإسلامي، على أساس من المدنية

(١) نبي المسلمين والعرب، في سنة (١٩٣٦ م).

(٢) إمبراطورية العرب التي نشر بها، في (١٥-٨-١٩٣٦ م).

(٣) القانون المدني العربي، في سنة (١٩٥٣ م).

الإسلامية، المؤسسة على شريعة الإسلام.. وهو - بهذه الخطوات التوحيدية للقانون - وبتوحيد مرجعيته الإسلامية، إنما كان ينهض بثورة للتحرير من «التجزئة القانونية» التي صنعتها الاستعمار ببلاد الشرق، ليكرس بها «التجزئة السياسية» التي فَتَّتْ بها هذه البلاد.. فلقد كانت هذه البلاد جميعها - فيها عدا مراكش وأجزاء من اليمن - مندمجة في الإمبراطورية العثمانية حتى القرن التاسع عشر، وكان الفقه الإسلامي غير المقنن هو المعمول به فيها جميعاً، فاستقلت مصر استقلالاً ذاتياً تحت حكم محمد علي، ولما قُنِّنتْ الدولة العثمانية الفقه الإسلامي في «مجلة الأحكام العدلية» لم يتمتد هذا التقنين إلى مصر، وبقيت هذه على ما كانت عليه من تطبيق الفقه الإسلامي غير المقنن، مع بعض التشريعات الفرنسية وبخاصة في القانون التجاري، ثم دخلت في عصر إصلاح قضائي تحت حكم إسماعيل، وامتد عصر الإصلاح إلى أوائل حكم توفيق، فأُنشئت المحاكم المختلطة فالمحاكم الوطنية على غرار المحاكم الفرنسية، ووضعت تقنيات حديثة تطبقها هذه المحاكم في ستي (١٨٧٥ م) و (١٨٨٣ م) أخذت كلها من التقنيات الفرنسية، وعلى رأس هذه التقنيات القانون المدني، ومن ثم أصبحت مصر ذات قانون مدني مقتبس من القانون الفرنسي.

وضمت فرنسا الجزائر إلى بلادها سنة (١٨٣٠ م) فامتد القانون المدني الفرنسي إلى الجزائر بهذا الضم، ثم أعلنت فرنسا حمايتها على تونس فمراكش، وأدخلت فيها تقنيتين مماثلين، الأول لتونس في سنة (١٩٠٦ م) والثاني لمراكش في سنة (١٩٣١ م)، وهما تقنيتان مقتبسان من القانون المدني الفرنسي، ولكنهما أحدث منه عهداً وأكثر مسايرة لحركة التقدم القانوني.

وما تفككت الإمبراطورية العثمانية بعد الحرب العالمية الأولى، دخلت سوريا ولبنان في الانتداب الفرنسي، والعراق وشرق الأردن وفلسطين في الانتداب البريطاني، واستقل الحجاز.. وبقي اليمن مستقلاً كما كان، وكان الإيطاليون قد استولوا على ليبيا قبيل الحرب، ولكنهم لم يغيروا قانونها المدني، وبقيت المملكة العربية السعودية على مذهبها الوهابي، واليمن على مذهب الزيدى، كذلك بقيت سوريا - بالرغم من الانتداب الفرنسي - والعراق وشرق الأردن وفلسطين - بالرغم من الانتداب البريطاني - على مجلة الأحكام العدلية.

أما لبنان فقد تركت المجلة – وكان لا يزال تحت الاتداب – إلى القانون المدني اللبناني، وهو قانون مقتبس من القانون الفرنسي.. وهكذا القسمت البلاد العربية من ناحية قانونها المدني..<sup>(١)</sup>. فالاستعمار، الذي جزأً البلاد العربية – بعد وحدتها في الإطار العثماني، واحتكماتها إلى الفقه الإسلامي – هو الذي خالف بين المرجعيات القانونية لهذه البلاد؛ وذلك تكريساً للتجزئة السياسية والقططورية التي أحدثها.

ولقد كان حلم السنهوري باشا أن يجعل من وحدة القانون، ذي المرجعية الإسلامية – في الوطن العربي والشرق الإسلامي – خطوة نحو وحدة الثقافة، التي هي ركيزة من ركائز الجامعة الشرقية الإسلامية.. بل لقد طمح إلى صياغة قانون دولي إسلامي يحكم العلاقات بين دول الشرق المتطرفة شعورياً في هيئة الأمم الشرقية الإسلامية.. إذ «متى كانت الشريعة أساساً للقوانين المدنية في الأمم الشرقية سهل وضع مشروع لقانون الدولي الخاص الموحد تطبقه كل الأمم الشرقية على السواء..»<sup>(٢)</sup>.

• أما الوحدة السياسية لأمم الشرق وشعوبه فلقد تصوّرها السنهوري باشا ثمرة لاعتماد هذه الشعوب المدنية الإسلامية الواحدة، والقانون الإسلامي الموحد، والثقافة الإسلامية الواحدة، وكذلك الوحدة في التجارة والاقتصاد والجهاز، والنهضة باللغة العربية، لغة رسمية واحدة للحكومات والثقافة والعلوم والأدب والمؤشرات.. وبعد كل هذه الخطوات والإنجازات التوحيدية، تأتي الوحدة السياسية، التي رأى مصر دوراً ريادياً فيها.. فالبداية يجب أن تكون بمصر والسودان، ومعهما سوريا، كنواة للوحدة السياسية للبلاد العربية.

«أفكر في أنظمة سياسية للبلاد العربية، من قبيل أنظمة النمسا والمجر – لما كانتا متحدتين من قبل – ولكنني لا أغالك من التفكير في مملكة ثلاثة تتكون من مصر والسودان وسوريا، إني على يقين تام من أن السعي لاستقلال مصر ووحدتها مع السودان يجب أن يتقدم كل مسعى في سبيل تحقيق الجامعات الشرقية»<sup>(٣)</sup>.. «وحدة الدين واللغة كفيلة بتسهيل هذه المهمة الدقيقة..»<sup>(٤)</sup>.

(١) المصدر السابق.

(٢) الأوراق الشخصية، ليون في (٩-٧-١٩٢٣م).

(٣) المصدر السابق، باريس في (٣١-١٠-١٩٢٣م).

(٤) المصدر السابق، ليون في (١٠-١٠-١٩٢٣م).

ولأن السننوري كان واضحًا في أن هذه الوحدة الشرقية التي يدعو إليها إنما تتأسس على المدنية الإسلامية « فالشرق يقول لأبنائه: إن نهضتي هي نهضة دين .. » .. وسياجها مؤلف من مبادئ الإسلام في المساواة بين الشعوب والأفراد، وافتتاحه لجميع البشر .. « وبهذا المعنى يكون الإسلام والشرق شيئاً واحداً، فإذا تحدثت عن أحدهما فكأنني أتحدث عن الآخر .. فالشرق بالإسلام، والإسلام بالشرق .. ».

• لأن السننوري كان واضحًا في إسلامية هذه النهضة الشرقية.. فلقد كان حريصًا على لا يفهم الغرب أن هذه النهضة الإسلامية الشرقية إنما هي قطعة مع الغرب.. ولا هي حرب دينية يعلنها الشرقيون ضد الغرب المسيحي.. فكتب في إيضاح أفكاره حول هذه القضية يقول:

« الأخض نقطتين في « بروجرام » نهضة الشرق :

١- ليس قيام الشرق معناه شن الحرب ضد الغرب، وليس في نهضة الشرق ما يتناقض مع الاستفادة من علوم الغرب ومدينته؛ بل لا يزال الشرق حتى الآن في حاجة إلى ذلك، والشرق يستعين في قيامه بما استفاده من مدينة الغربية، كما استعان هذا في نهضته - من قبل - بمدينة الشرق:

فلا يقلق الغرب من أن يرى الشرق يحاول التهوض، فإن هذا في مصلحة الغرب نفسه، إذ يقلل الحروب بسد باب المطامع، وتوجد إلى جانب الغرب أمم فتية ناشئة تقوم بنصيبها في مدينة العالم وتقدم العلوم.

٢- ليس قيام الشرق معناه قيام دين على دين، أو إنشاء إمبراطورية واسعة تحكم أمم الشرق وتناسب أمم الغربية العداء، فالذين لا يمكن أن يسود إلا في الشرق؛ لأن الشرق مقر كل الأديان، والإمبراطورية الواسعة من آثار التاريخ القديم، وتطور الإنسانية لا يدع مجالاً للأحلام الفردية، وإنما أمم الشرق تريد أن تنهض، كل أمم بشأنها، وأن يوجد بينها تحالف لرقابها الاقتصادي، ولردد المعتمد.. والتخلص من الاستعمار الاقتصادي الذي لا يقل خطراً عن الاستعمار السياسي .. »<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) المصدر السابق، ليون في (٢٧-٨-١٩٢٣ م).

هكذا تحدث السنهوري باشاع عن حلم حياته: النهضة الشرقية، المؤسسة على بعث المدينة الإسلامية، المتميزة عن المدينة الغربية تميز الشرق عن الغرب، وتعزز الإسلام عن المسيحية. وعلى طريق مسعاه لتحقيق هذا الحلم العظيم كانت إنجازات هذا الرجل العظيم على درب توحيد القانون المدني العربي، لتوحد الثقافة.. وعلى درب أسلمة هذا القانون، لتوحد مرعية المحاكمية التشريعية والقضائية لشعوب الشرق.. ناهيك عن صياغاته لمشروعات الوحدة العربية والشرقية في ميادين التجارة والاقتصاد والتعليم..

لقد كان حلمه الأكبر هو: نهضة الإسلام بالشرق.. ونهضة الشرق بالإسلام.

\* \* \*

بل إن السنهوري قد سار على درب الإبان بالشريعة الإسلامية قانونًا موحدًا لشعوب الشرق، على تنوع عقائدها الدينية، إلى حيث رأى هذه الوحدة القانونية للأمة تعدى الوحدة في القوانين العينية إلى الوحدة في قوانين الأحوال الشخصية أيضًا.. فالرجل كان يحلم « بوحدة المحكمة والقضاء » و « بوحدة القانون » حتى الأحوال الشخصية لأبناء الأمة جميعًا.

لقد رأى الشريعة الإسلامية « شريعة الشرق » .. ورأى « الشرق بالإسلام والإسلام بالشرق » .. وآمن بأن « الشرق الأدنى والدول الإسلامية لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير الإسلام » .. وانطلاقًا من إيمانه بوحدة الأمة قدم رؤيته لوحدة القانون والمحكمة حتى فيما يسمى بالأحوال الشخصية.

ولم يكن في موقف السنهوري هذا نزعة فرض دين على أبناء دين آخر، وإنما كان انطلاقًا من خلو لاهوت الديانات الأخرى - غير الإسلام - من قوانين مفصلة حتى في الأحوال الشخصية.. ومن مبدأ أن الشريعة الإسلامية ليست قانونًا شخصيًّا، وإنما هي شريعة إقليمية، تطبق على المجتمع والدولة والأمة، وأن المبدأ الإسلامي المتعلق بترك غير المسلمين وما يدينون خاص بعقائدهم وعبادتهم، التي ليس منها القوانين المنظمة للأحوال الشخصية، التي أغلبها « معاملات »، لا عقائد وعبادات، اللهم إلا مسائل يسيرة ومحدودة وردت في التصووص الدينية، هي على وجه الخصر: الأنكحة، ونفي المهر، وتمليك الخنزير، والخمر.

و فوق ذلك، وحتى لا يحمل توحيد قانون الأحوال الشخصية شبهة تغليب الشريعة الإسلامية على الشرائع الأخرى، دعا السننوري إلى أن تكون هذه الخطوة ثمرة لصلاح قانوني، يضم إلى أحكام الشريعة الإسلامية في الأحوال الشخصية ما لدى الشرائع الأخرى، فقال:

« .. و قبل الوصول إلى هذه الخطوة، يجب تناول الشريعة الإسلامية بأسلوب العصر الحاضر، و تقرير الأحكام الأخرى إليها بقدر المستطاع، حتى يكون عمل الجميع مبنياً على أساس متين من الشريعة الإسلامية وغيرها مما قرب منها »<sup>(١)</sup>.

وهذا الموقف الفقهي، الذي دعا إليه السننوري، لم يكن مجرد اجتهاد عصري يتغنىًّا تدعيم « الوحدة الوطنية » لأبناء الأمة، بتوحيد القانون في جميع الميادين - وهو اجتهاد مشروع ومطلوب - وإنما كان - فوق ذلك - استناداً إلى ثلاثة مذاهب من المذاهب الفقهية الأربع الكبرى.. فباستثناء مذهب مالك، رأى الأحناف والشافعية والحنابلة أن الشريعة الإسلامية وقضاءها هي المرجع حتى في قضايا غير المسلمين من مواطني الدولة الإسلامية، باستثناء العقائد والعبادات، وما لحق بها من قضايا الأنكحة ونفي المهر وتلبيك الخنزير، والخمر - (أي: تقويم أثمانها) - لورود نصوص دينية تعلقت بها.

أما ما عدا ذلك فهي « معاملات » يتوحد فيها القانون والقضاء، بل لقد رأى فقهاء المسلمين وحدة القضاء حتى في هذه الأمور التي يكون لغير المسلمين فيها قانون خاص، إذ يحكم القضاء الواحد بينهم فيها وفق ما يدينون « لأن الحكم بدينه هو ذاته حكم من أحكام الإسلام ».

بل لقد كان أبو حنيفة - كما أورد السننوري - يرى الولاية العامة للشريعة وقضائتها ليس فقط على كل مواطني الدولة الإسلامية، وإنما أيضاً على « المستأمنين » فيها، أي: « الأجانب » الذين تحدث لهم منازعات وهم على أرض دولة الإسلام..

وحتى في حالة تراضي غير المسلمين على التحاكم إلى قضائهم الملايّن الخاص، في الأمور المحدودة المستثناء من القانون الموحد، فإن هذا يُعدُّ « تحكيمًا »، « لا حكماً » .. وهو جائز في الشريعة الإسلامية حتى بالنسبة للمسلمين.

(١) المصدر السابق، ليون في (١١ - ١٩٢٣ م).

فوحدة القانون، ووحدة المحكمة والقضاء - كوحدة التعليم والمدرسة - هي عند السنوري عناصر أساسية في وحدة الأمة والمجتمع والدولة والمدنية والثقافة.. ومن ثم في تأسيس هيئة الأمم الشرقية، القائمة على مدنية الإسلام.

بل لقد رأى السنوري باشا في المحاكم الأهلية، التي نشأت في ظل الاستعمار الإنجليزي سنة (١٨٨٣م) «قضاء استثنائي»؛ لأن القضاء الشرعي هو الأصل، وهو الطبيعي.. كما رأى في القانون المدني - الذي ساد في البلاد منذ ذلك التاريخ - أثراً من آثار النفوذ الأجنبي والسلطة الاستعمارية؛ لأن الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها هي القانون الواحد والموحد للأمة كلها.

فالشريعة الإسلامية هي سبيل الوحدة الوطنية في كل إقليم من أقاليم دار الإسلام، كما أنها هي أساس المدنية الإسلامية الموحدة لأمم الشرق في إطار الجامعة الإسلامية.

بل إن قارئ «islamيات السنوري باشا» - وخاصة دراسته حول «وصية غير المسلم» - سيرى كيف كانت تلك القضية واحدة من «المعارك الفكرية» الكبرى لهذا المصلح العظيم.. فهو يقول - ضمن ما يقول - حولها: «وحتى يستطيع مزج عناصر الأمة المصرية مرجحاً صحيحاً متيجاً، لا بد من بذل مجهد جديٍ في توحيد قوانين الأحوال الشخصية المتعددة..»<sup>(١)</sup>.

وحدة القانون، ووحدة المحكمة والقضاء - عند السنوري - «ما تصحح لانحراف الذي حدث في بلادنا بفعل النفوذ الأجنبي والاستعمار العسكري، عندما نشأت المحاكم المختلطة والمحاكم الأهلية، عدواناً على فقه المعاملات الإسلامي والقضاء الشرعي».

«ففي ظل الامتيازات الأجنبية، سعى نوبار باشا سعيه المعروف حتى أنشئت المحاكم المختلطة، في دائرة اختصاص معين، فلما استقام شأن القضاء في هذه الدائرة، كان ذلك مشجعاً على إنشاء المحاكم الأهلية..»<sup>(٢)</sup>.

بل لقد حاول السنوري أن يثبت - في تحرير قانوني - أن القضاء الشرعي هو جهة الولاية العامة في كل الأقضية، باستثناء ما استثناه المشرع في لائحة سنة (١٨٨٣م) «فالمعلم يعط للمحاكم الأهلية بنص يبقى في اختصاص المحاكم الشرعية».. فكتب يقول:

(١) المصدر السابق، ليون في (١١-١-١٩٢٣م).

(٢) الدين والدولة في الإسلام، سنة (١٩٢٩م).

«إن لائحة سنة (١٨٨٠ م) صدرت قبل إنشاء المحاكم الأهلية، ولذلك جاء في مادة (٥٣) من هذه اللائحة: أن المحاكم الشرعية تختص بالنظر والحكم في المواد الشرعية كافة، بما في ذلك المواد المتعلقة بالأحوال الشخصية وما يتفرع عن ذلك ويلحق به، وكذلك مواد القتل.

ويُفهم من هذا أن المحاكم الشرعية، حسب لائحة سنة (١٨٨٠ م)، كان لها اختصاص عام في المواد المدنية، وليس اختصاصاً مقصوراً على الأحوال الشخصية، وهناك نظرية تقول إن هذا الاختصاص العام باق لها، لم ينزع منها، وإن المحاكم الأهلية ما هي إلا محاكم استثنائية، نزعت من اختصاص المحاكم الشرعية مواد معينة بمقتضى لائحة سنة (١٨٨٣ م)، فكل ما لم يعط للمحاكم الأهلية بنص يبقى في اختصاص المحاكم الشرعية ولو لم يكن في دائرة الأحوال الشخصية..»<sup>(١)</sup>.

فحتى في ظل هيمنة القانون الفرنسي على القوانين المصرية.. كان سعي السنهوري إلى أسلمة القانون وتوحيده.. وحتى في ظل عدوان المحاكم المختلطة، وانتزاع المحاكم الأهلية الكثير من اختصاصات القضاء الشرعي الوطني، كان سعي السنهوري إلى إعادة الوحدة للمحكمة الوطنية والقضاء الشرعي.

أما الصفحات الضافية، التي قدمها السنهوري في الاستدلال الفقهية على ضرورة توحيد قوانين الأحوال الشخصية لكل أبناء الأمة، على تعدد دياناتهم، فيكتفي أن نقدم منها هنا هذه الفقرات، التي يقول فيها هذا الفقيه العظيم: «إن هناك خطأ شائعاً بشأن التزام الذميين لأحكام الإسلام، فيظنن كثير من الكتاب أن الشريعة الإسلامية قانون شخصي، فلا يطبق إلا على المسلمين، وأن الذميين في دار الإسلام قد تركوا وما يدينون، لا في معتقداتهم الدينية وعبادتهم وحدها، بل فيها وفي معاملاتهم المدنية..».

وبعد إبراد السنهوري لهذا «الخطأ الشائع» يبدأ الرد عليه، تحت عنوان: («الإسلام دين ودولة»).. فيقول: «هذه حقيقة تغيب عن بعض الباحثين، فيعتقدون أن الإسلام ليس إلا ديناً مُنزلاً، ويدفعهم إلى هذا الخطأ تقرير خاطئ ما بين الإسلام والمسيحية؛ فالمسيحية أعطت ما لله لله ، وما لقيصر لقيصر، ويظنون أن الإسلام كال المسيحية في ذلك، ولكن الإسلام يختلف عن المسيحية اختلافاً جوهرياً، فقد جمع ما لله وما لقيصر، وخصص المسلمين بما لله، وجعل ما لقيصر عاماً واجب التطبيق على الكافة، مسلمين وغير مسلمين.

(١) تطور لائحة ترتيب المحاكم الشرعية المصرية، توقيعها سنة (١٩٢٩ م).

وفقهاء المسلمين يميزون - حتى بالنسبة للمسلمين أنفسهم - بين ما هو واجب ديانة وما هو واجب قضاء، فالكف عن البيع وقت صلاة الجمعة واجب ديانة، لقوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاءْتُمَا إِذَا ثُوِيَّتِ الْمَسَاجِدُ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَانْتَهُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوهَا الْبَيْعَ﴾ [الجمعة: ٩] .. ولكن إذا انعقد البيع صحيحًا وقت صلاة الجمعة، فهو بيع تمام ملزم للمتعاقدين قضاء، ولا يجوز الطعن فيه بالبطلان.

والاصل في أحكام الشريعة أنها خطاب لجميع الناس، مسلمين وغير مسلمين، فهي - إذن - أحكام إقليمية، إذ هي واجبة التطبيق في دار الإسلام على جميع المقيمين فيها من مسلمين وذميين؛ بل إن أعظم المذاهب الإسلامية شأنًا وأوسعها انتشارًا - وهو مذهب الحنفية - يطبق أحكام الشريعة الإسلامية في دار الإسلام حتى على المستأمنين<sup>(١)</sup>.

والواجب التطبيق من أحكام الشريعة الإسلامية على جميع المقيمين في دار الإسلام هي كل أحكام المعاملات، لا فرق في ذلك بين أحوال عينية وأحوال شخصية، فإن هذا التفريق لا يعرفه الفقه الإسلامي، وهو دخيل عليه، استحدثه الكتاب في هذا العصر، متأثرين في ذلك بالنظم الأوروبية التي دخلت حدثياً، فأحكام المعاملات جيئاً، سواء ما تعلق منها بالمال والعقود، وما تعلق بالمواريث والوصايا، وما تعلق بالأهلية والاحجر، وما تعلق بالأنكحة والنفقات، يجب تطبيقها - عدا استثناءات طفيفة - على جميع المقيمين في دار الإسلام من مسلمين وغير مسلمين، بل كان الواجب تطبيقها في دار الحرب [ أي: على مواطنني الدولة الإسلامية هناك ] لو لا التعذر لعدم الولادة.

فهذه مذاهب الحنفية والشافعية والحنابلة مجوبة على أن أهل الذمة مخاطبون بأحكام الإسلام في غير العقائد والعبادات، فيلتزمون أحكام المعاملات، ويترافقون إلى القضاء الإسلامي فيها إجباراً، وهو قضاء ملزم لهم.

وفي مسائل قليلة - هي الزواج ونفي المهر وتقوم الخمر والخنزير - تتصل بالعقيدة والدين، يتركون وما يديرون، ولكن - حتى في هذه المسائل - يتراافقون إلى القضاء الإسلامي فيحكم بينهم بأحكام دينهم، إلا إذا تراضوا جيئاً على التحاكم إلى أهل ملتهم، وهذا تحكيم مباح للمسلمين وغير المسلمين.

(١) أي: الأجانب، غير المواطنين، وغير المحاربين، الذين يدخلون دار الإسلام بعقد أمان.

لقد جاء في أمهات كتب الأصول أن غير المسلمين مخاطبون بالمعاملات وبالمشروع من العقوبات.. «إذ المطلوب من المعاملات مصالح الدنيا..» - كما جاء في (كشف الأسرار) <sup>(١)</sup>، و(الإحکام في أصول الأحكام) <sup>(٢)</sup>، و(إرشاد الأمة) <sup>(٣)</sup>، وكما جاء في (البدائع) <sup>(٤)</sup>، وكما جاء في رسالة قيمة للدكتور حسن بغدادي عن (التمييز ما بين الأحوال الشخصية والأحوال العينية) <sup>(٥)</sup>، و(الأحكام السلطانية) <sup>(٦)</sup>.

فإن إقليمية التطبيق في القانون حرفة تتفق مع سلطان الدولة، وهي تتفق كذلك مع مبادئ الشريعة الإسلامية، فاعتناق هذا المبدأ إنما هو رجوع إلى أحكام الشريعة الإسلامية التي قررت المبدأ في أوضح صورة منذ عصور طويلة.

إن الشريعة الإسلامية هي القانون العام للمصريين في مسائل الأحوال الشخصية، فحيث لا يوجد نص خاص في قضية معينة يقتضي بتطبيق قانون طائفي معين، وجب تطبيق الشريعة الإسلامية.. والشريعة المسيحية لم تأت بأحكام كاملة في مسائل الأحوال الشخصية.

وإذا رجعنا إلى (مختصر القواعد الأساسية في الأحوال الشخصية للطوائف الكاثوليكية) - كما هي مذكورة في (مجموعة جلا德) الجزء الخامس: الأحوال الشخصية للطوائف غير الإسلامية (ص ٣٩٩) - نقرأ العبارة الآتية: «إن الشريعة المسيحية لم تأت بأحكام خصوصية دينية في شأن الولي، والوصي، والحجر، والهبة، والوصية، واللقبيط، وتصرفات المريض، والمواريث؛ لأن المسيحيين يخضعون ديانة لأحكام ملوكهم في مثل هذه الأمور حيث كانت تلك الأحكام مطبقة لقواعد العدل والحق، فتسري - إذن - على المسيحيين

(١) عبد العزيز بن أحمد بن محمد علاء الدين البخاري (٧٣٠هـ)، وضعه على أصول البدوي، فخر الإسلام أبي الحسن علي بن محمد.

(٢) ابن حزم (١٠٨/٥، ١٠٩)، مطبعة الخاتمي، سنة (١٣٤٧هـ).

(٣) للشيخ محمد بخيت الطبعي (ص ٢٩، ٣٠).

(٤) هو كتاب (بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع) للكتاسي، علاء الدين أبي بكر بن مسعود بن أحمد، الخنفي.

(٥) (٣١١/٢).

(٦) الترجمة العربية (ص ١٤٤، ١٤٥).

(٧) للماوردي (ص ٦٢)، المطبعة المحمودية.

شرع ملتهم.. كأن شرائع فرنسا وإيطاليا وإنجلترا.. إلخ، تسرى في هذه المواد على المسيحيين القاطنين في كل تلك المالك..<sup>(١)</sup>

\* \* \*

هكذا رأى السنوري باشا في الإسلام الدولة.. والمدنية.. والثقافة.. وشريعة المعاملات وفقها.. الصيغة الموحدة لشعوب الشرق في هيئة أمم إسلامية.. والموحدة لكل شعب من شعوب الشرق في المحكمة والقضاء، وفي القانون، سواء تعلق هذا القانون بالأحوال العينية أو بالأحوال الشخصية.. بل لقد رأى في هذا التقسيم للقانون - إلى أحوال عينية وأحوال شخصية - أثراً من آثار الثقافة القانونية الغربية المتأثرة بخلوّ المسيحية من قوانين المعاملات، والتي جاءت إلى بلادنا في ركاب النفوذ الأجنبي والاستعمار الأوروبي.. وهو أثر مرفوض من عموم ولاية الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها على كل من يعيش في دار الإسلام.

لقد ترك الإسلام غير المسلمين وما يدينون.. بل وصان حقهم في حرية الاعتقاد والعبادة.. لكن المعاملات - كل المعاملات - المراد منها - كما قررت كتب الأصول - تحقيق «مصالح الدنيا» .. فليست من «الدين» الذي ترك فيه غير المسلمين وما يدينون. إن «ما لله» من الإسلام هو خاص بال المسلمين.. وكذلك الحال مع غير المسلمين، يختصون «بما لله» من عقائدهم وعبادتهم.. أما «ما لقيصر» - أي: الدولة والمدنية وفقه المعاملات - فلقد تركته المسيحية، وخلت شريعتها من أحكماته.. بينما جاءت به شريعة الإسلام قانوناً عاماً وموحداً لكل من يعيش في دار الإسلام.. فالشريعة الإسلامية فيه ليست بديلاً لشريعة نصرانية، وإنما هي بديل للقانون الغازي، الذي فرضته حراب الاستعمار!

\* \* \*

<sup>(١)</sup> وصية غير المسلم، سنة ١٩٤٢م).

## الإسلام: دين ودولة.. دين الأرض ودين السماء

[ الإسلام: دين ودولة.. مُلك إلى جانب العقيدة، وقانون إلى جانب الشعائر.. والنبي ﷺ هو مؤسس الحكومة الإسلامية، كما أنه نبي المسلمين.. أقام الوحدة الدينية للأمة العربية، والوحدة السياسية للجزيرة العربية.. ووضع قواعد الحياة الاجتماعية، والحياة السياسية.. فالإسلام: دين الأرض، كما هو دين السماء..]

«الستهوري»

كانت رسالة الدكتور عبد الرزاق الستهوري باشا - في الإصلاح - هي إبانهض الشرق بالإسلام.. وبعث المدنية الإسلامية لتنقوم على أساسها هيئة الأمم الشرقية، وكانت رسالته في القانون - وهو أبو القانون المدني العربي الحديث - هي أسلمة قانون الأمة، بجعل الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها العتيد ينطويان أعناق القرون - بالتجديد والاجتهاد - لتعود لها الحاكمة في التشريع والقانون والقضاء لأمم الشرق وشعوبه، كما كان حافظاً عبر تاريخ الإسلام السابق على عزل الاستعمار الغربي لها عن عرش الحاكمة والمرجعية في هذه الميادين.

ورسالة - كهذه الرسالة، التي حملها الستهوري - يستحيل التفكير فيها، فضلاً عن العمل لإنجازها، إلا إذا كان صاحبها مؤمناً كل الإيمان بأن الإسلام دين ودولة.. رسالة وحكم.. عقيدة وشريعة.. أخلاق ومدنية.. قيم وقانون.. آخرة ودنيا.. سماء وأرض.. للفرد والأمة والمجتمع.

\* وإذا كانت قضية علاقة الإسلام بالدولة والسياسة وتدبير الاجتماع الإنساني، قد تفجرت في الحياة الفكرية والسياسية عندما أصدر الشيخ علي عبد الرزاق كتابه عن (الإسلام وأصول الحكم) في سنة (١٩٢٥م).. وهو الذي زعم فيه أن الإسلام دين لا دولة، ورسالة لا حكم.. وأن نبي الإسلام ﷺ لم يقم دولة ولم يرأس حكومة، ولم يحقق وحدة سياسية، وأنه لم يكن إلا كالخلائين من الرسل الذين وقفوا عند حدود تبلغ الدعوة إلى الدين.. إذا كانت هذه القضية قد تفجرت في ذلك التاريخ، لتحدث أكبر وأشهر المعارك الفكرية في تاريخنا الحديث، فإننا نجد الستهوري باشا قد بدأ التناول لهذه

القضية - منحازاً إلى جمع الإسلام بين الدين والدولة - قبل هذا التاريخ.. بل وقبل سقوط الخلافة العثمانية - الذي مهد لإثارة هذه القضية - سنة (١٩٢٤م).

• ففي سنة (١٩٢٣م) يكتب السنهوري - في أوراقه الشخصية - عن تأسيس الرسول ﷺ للدولة، إلى جانب تأسيسه للدين.. ويشير - منذ ذلك التاريخ المبكر في حياته الفكرية - إلى نظريته في جمع الإسلام بين الدين والدولة، مع التمييز بينهما - الجمع مع التمييز، دون الفصل أو الوحدة - فتأسيس الرسول ﷺ للدين هو بلاغ عن الله للوحى المعصوم.. بينما تأسيسه للدولة هو اجتهداته منه اقتضته واجبات نصرة الدين وحراسته.. فالدولة الإسلامية واجب مدنى اقتضته الواجبات الدينية، الأمر الذي يجعلها ضرورة دينية، وإن لم تكن ديناً خالصاً، وعقيدة من عقائد الوحي السماوي.

تحدث السنهوري عن جمع الإسلام بين الدين والدولة - منذ ذلك التاريخ المبكر - عندما عرض لمنهاج جديد اقترحه لدراسة سيرة النبي ﷺ الذي «شرع قواعد الدين الإسلامي»، ووضع إلى جانب تلك القواعد، التي تعنى بالحياة الأخرى، قواعد للحياة الدنيا التي طالما ذكرها القرآن الكريم، وجعل السعادة فيها من أغراض رسالة محمد ﷺ؛ فوضع ﷺ قواعد لحياة اجتماعية وسياسية وأسس دولة إلى جانب دين ..».

ثم يضيف السنهوري - مثيراً إلى تميز الدين عن الدولة - قائلاً: «وأعتقد أنه ﷺ في تأسيسه الدين كان نبياً مُرسلاً، وفي تأسيسه الدولة كان رجلاً عظيماً..»<sup>(١)</sup>.

فلياً حدث، وصدر كتاب (الإسلام وأصول الحكم) - إيان الززال الذي أحده شهادة سقوط الخلافة الإسلامية - واحتدم الجدل - على نطاق عالم الإسلام - حول علاقة الإسلام بالدولة، وإسلامية الخلافة أو عدم إسلاميتها - وكان السنهوري يعد لرسالته في الدكتوراه عن القانون - في فرنسا - قرار الرجل الاشتراك في هذه المعركة الفكرية، فأنجز - سنة (١٩٢٦م) - رسالة للدكتوراه عن (فقه الخلافة الإسلامية وتطورها ليصبح عصبة أمم شرقية) .. وفيها دافع عن نظريته في جمع الإسلام بين الدين والدولة ، مع التمييز بينهما.. هذا التمييز الذي أراد منه أن تصبح الدولة الإسلامية - ومن ثمَّ الخلافة.. والشريعة.. والقانون الإسلامي .. وفقه المعاملات الإسلامي - نظاماً للدولة المدنية، التي لا تقف سلطاتها وسلطانها عند المسلمين وحدهم - كما هو حال الجانب

(١) الأوراق الشخصية، باريس في (١٠ - ١١ - ١٩٢٣م).

العقدي والشعاعري من الدين الإسلامي - وإنما يمتد سلطان هذه الدولة وقانونها الإسلامي إلى كل رعايا الوطن، على اختلاف الملل والشائع والديانات..

فهدف الستهوري من الجمع - في الإسلام - بين الدين والدولة هو نفي العلمانية، التي تفصل الدين عن الدولة، بحججة أن الإسلام دين لا دولة.. وهدفه من التمييز بين الدين والدولة، هو - أيضاً - نفي العلمانية، التي يحاول دعاتها أن يتذرعوا - في الدعوة إليها - بوجود أقلية غير مسلمة في بلاد الإسلام، فيقولون: كيف نفرض القانون الإسلامي والدولة الإسلامية - وهما دين - على من لا يدين بالإسلام، من الذين تركهم الإسلام وما يدينون؟!

هنا تبرز عبرية - وواقعية وموضوعية - نظرية التمييز بين الدين والدولة في الإسلام مع جمعه بينهما؛ فالقرآن والسنة - وما المصادر العليا للدين والشريعة - فيها العقيدة والعبادات، الخاصة بال المسلمين، كما أن في الأنجل العقيدة والعبادات، التي يتبدين بها المسيحيون.. ولكن القرآن والسنة فيها «التوجهات» التي أبدع ووضع الفقهاء المسلمين في إطارها وظلالها فقه المعاملات الإسلامي، بناء قانونياً، فيه فقه الواقع الشرقي لحياة شعوب الشرق، محققاً مصالح الأمة، ومتطوراً - عبر الزمان والمكان والأعراف والمصالح - بواسطة سلطة الأمة في الاجتهد والتجديد، التي يمارسها نواب الأمة من العلماء المجتهدين.. فما في الإسلام من دين خالص - في العقيدة والعبادات - هو خاص بال المسلمين، لا يفرض على غيرهم الذين تركوا وما يدينون، وما في الإسلام من مدنية وفقه معاملات وقانون هو جزء من حضارة شعوب الشرق، إليها تنتمي رعية الدولة الإسلامية، على تعدد ميلتها ودياناتها؛ لأنها ميراثها الحلال، ومظاهر تميزها الحضاري عن رعايا دول الحضارات الأخرى..

فكما يتميّز الجميع، ويمنحون ولاءهم، إلى العربية - مع أنها لسان الإسلام والقرآن - وإلى تراث واحد في العلوم والأداب.. كذلك يتميّز الجميع ويمنحون ولاءهم للمدنية الإسلامية وفقه المعاملات الإسلامي، المحكوم «بتوجهات» الجانب المدني في الإسلام، والمتميّز عن الجانب العقدي والشعاعري في دين الإسلام.

خاض الستهوري - في رسالته عن (الخلافة) - هذه المعركة حول علاقة الدين بالدولة في الإسلام؛ بل وأفرد لنقد ونقض كتاب (الإسلام وأصول الحكم) واحدة من

ففرات رسالته هذه تحت عنوان «رأي شاذ»، قال فيها - ضمن ما قال - ردًا على دعوى علي عبد الرازق أن الرسول ﷺ لم يُؤسس دولة، ولم يقم حكومة:

«إن النبي ﷺ قد وضع حكومته أصلح النظم الممكنة في زمانه، لأنها تناسب مع حال المجتمع - كما فعل «سولون»<sup>(١)</sup> في أثينا - ولا يعب عليه أن حكومته لم تشمل النظم الموجودة في الدول في العصر الحاضر، لأن هذه النظم ما كانت تناسب المجتمع الذي كان يعيش فيه، ومع ذلك فإن حكومة النبي أقامت دولة حقيقة لا تقل في نظمها عن الدولة الرومانية في بدايتها، فالنبي قد وضع بالفعل النظم السياسية للدولة الإسلامية، فأوجد نظاماً للضرائب وللتشريع، ونظم إدارية وعسكرية.. إلخ.. وهذه النظم كانت تحمل في طياتها عوامل التطور والنمو مع الزمان، وقد تطورت فعلاً دون أن تخرج بذلك عن كونها مؤسسة على الإسلام.

نحن نرى أن السلطات التي باشرها النبي إنما كانت أنظمة مدنية حقيقة، كأي حكومة أخرى؛ فقد كان يفرض بمقتضاها عقوبات جنائية على من خالف أحكام التشريع الإسلامي، ولم يكتف بالجزاءات الأخروية التي يفرضها الدين، وكان له عمال إداريون وماليون، وكان له جيش مسلح، إنه كان حاكماً دنيوياً إلى جانب صفة النبي مرسلاً.

فالنبي حامل الرسالة الإسلامية، كان مؤسس الدولة الإسلامية أيضاً، فقد أوجد الوحدة الدينية للأمة العربية، وأوجد إلى جانبها الوحدة السياسية للجزيرة العربية؛ بل يمكن القول أنه أنشأ حكومة مركزية بالمدينة، وعين حكامًا للأقاليم خاضعين لملك الحكومة، كما حدث في اليمن وغيرها من الأقاليم، والصحابة - بعد وفاة النبي - لم ينشئوا دولة، وإنما وسعوا رقعة الدولة التي أنشأها، والتي كان يتوقع لها الاتساع، وتبنّاً به قبل وفاته، ولم يفعل الصحابة أكثر من السير على الخطة التي بدأها وتحقيق نبوءاته..»<sup>(٢)</sup>.

هكذا قدم الدكتور السنهوري نقده لكتاب (الإسلام وأصول الحكم)، مثبتاً أن الإسلام دين ودولة، وأن الرسول ﷺ قد أسس دولة، وأقام حكومة مركزية، لها عمال

(١) سولون Solōn (٦٤٠ - ٥٥٥ق. م) أحد حكماء اليونان السبعة، واشتهر بالقوانين التي سنها لدولة أثينا، والتي خفت الأعباء عن الفقراء.

(٢) فقه الخلافة وتطورها (ص ١٠٥ - ١٠٧)، ترجمة: د. نادية عبد الرزاق السنهوري، مراجعة وتقديم: د. توفيق الشاوي، طبعة القاهرة سنة (١٩٨٩م).

إداريون وماليون على الأقاليم، ولها نظم سياسية وإدارية وعسكرية وجنائية.. وأن دولة الخلافة الراشدة - التي لا ينكر قيامها أحد - لم تكن إلا توسيعاً لدولة النبي ﷺ.

وفي سنة (١٩٢٩م) يعود الدكتور السنهوري إلى ذات القضية - علاقة الدين بالدولة في الإسلام - فيجعل ذلك عنواناً لبحث من أبحاثه البالغة الأهمية في هذا الموضوع.. وفيه يؤكّد على جمع الإسلام بين الدين والدولة، ويفصل في تمييز الإسلام - أيضاً - بينهما.. مع الحديث عن اشتغال الإسلام لقانون إسلامي خاص: يحكم علاقات الأفراد، وعام: يحكم علاقات الحكام بالمحكومين، ونظام المؤسسات العامة، ودولي خاص: يحكم مبادئ العلاقات الدولية العالمية.. كما يتحدث - في هذا البحث: (الدين والدولة في الإسلام) - عن سلطات الدولة الإسلامية التشريعية: التي يتولاها الفقهاء المجتهدون، نيابة عن الأمة، صاحبة السلطة الأصلية في التشريع لفقه العاملات، وكيف تميزت هذه السلطة - سلطة الإجماع - بأنها نظام نبأ غير منتخب؛ لأنّه يميز أهله بالرسوخ في العلم، لا باقتراع غير المتخصصين.. وكيف يتحقق هذا المصدر التشريعي - الإجماع - مرونة الشريعة ومواكتها لكل التغيرات، عبر الزمان والمكان والمصالح المتتجدة.. وعن السلطة التنفيذية الإسلامية التي يقتضيها وجود قانون إسلامي.. فلا معنى لوجود قانون بغير سلطة قضائية تقضي به، وأخرى تنفيذية تقوم على تطبيقه بين الناس..

تحدّث السنهوري عن كل ذلك، فقال: «يمتاز الإسلام بأنه: دين ودولة، وقد أرسل النبي ﷺ لا لتأسيس دين فحسب؛ بل لبناء قواعد دولة تتناول شؤون الدنيا، فهو بهذا الاعتبار مؤسس الحكومة الإسلامية كما أنه نبي المسلمين، وهو بصفة كونه مؤسس حكومة، كانت له الولاية على كل من كان خاضعاً لتلك الحكومة، سواء كان مسلماً أو غير مسلماً، وبوصف كونه نبياً لم يكن يطلب من غير المسلمين من الذين تركهم على دينهم الاعتراف ببنوته، ولو أن دعوته عامة شاملة لجميع البشر».

ومن هنا وجب التمييز بين الدين الإسلامي والدولة الإسلامية، وإن كان الإسلام يجمع بين الشيدين، وفائدة هذا التمييز في أن مسائل الدين تدرس بروح غير التي تدرس بها مسائل الدولة، فالدين ينظر إلى العلاقة بين العبد وخالقه، وهذه لا تتغير، ولا يجب أن

تغير، فالخلق **أبديٌ أبديٌ**، لا يجوز عليه التغيير ولا التبدل، فالعلاقة بينه وبين العبد ثابتة لا تتطور، أما مسائل الدولة فالنظر فيها يكون نظر مصلحة وتدبر..

إن الأحكام في مسائل الدولة تتطور مع الزمان والمكان، فهي تابعة للتطور الاجتماعي الذي يهدينا إليه العلم، وهي أحكام خاصة للعلم المبني على العقل، فهي تابعة بالضرورة لما يكشفه العلم الاجتماعي من قوانين التطور..

ولئن صح أن النبي كان في مكة نبياً فحسب، فلقد كان في المدينة زعيماً لامة ومنشئ دولة، ولا ضير أن نقول أنه كان ملكاً إذا أريد بهذه اللفظة أنه كان رأس الحكومة الإسلامية، ووليًّا على المسلمين في أمور دنياهم، كما كان الهاادي لهم في شؤون دينهم، ولقد كان عليه الصلاة والسلام يجعل لأوامره ونواهيه - وهي لا شك من عند الله - جزاء يصيب الناس في أنفسهم وأموالهم في هذه الدنيا، ولم يقتصر على مجرد الوعيد والوعيد بالثواب والعقاب في الحياة الأخرى.

تبين - إذن - أن الدين والدولة في الإسلام شيتان مجتمعان، وأن التمييز بينهما مع ذلك له أهمية كبرى؛ وإذا اقتصرنا - نحن المشتغلين بالقانون - على الفقه، وجدنا أن الفقهاء أدركوا ضرورة هذا التمييز، فوضعوا أبواباً للعبادات، وأبواباً للمعاملات، وبذلك فرقوا بين المسائل الدينية، والقانون بمعناه الحديث؛ لذلك يجب أن نقتصر من الفقه في أبحاثنا على أبواب المعاملات، فهذه هي الدائرة القانونية.. وإذا أردنا إلا أن نبني الشريعة على معناها المصطلح عليه من قديم، من أنها تشمل العبادات والمعاملات، فلتخلق اصطلاحاً آخر يدل على ما أردناه، ولنسِّم أبواب الفقه الخاصة بالمعاملات «بالقانون الإسلامي»، ولتدخل ضمن هذا القانون - إلى جنب هذا الجزء من علم الفقه - علم أصول الفقه؛ وهو يبين لنا مصادر القانون، وكيفية استبطاط الأحكام من تلك المصادر، ولتدخل أيضاً في القانون الإسلامي جزءاً من علم الكلام - وهو المتعلق بimbاح الإمامية - فإن هذا أساس القانون العام، ولنقسم القانون الإسلامي بهذا التحديد إلى: قانون خاص، وقانون عام.

فالقانون الخاص: يشمل القواعد التي تضبط علاقات الأفراد بعضها البعض الآخر، فأبواب المعاملات، والأحوال الشخصية تدخل في القانون الخاص.

والقانون العام: يشمل القواعد التي تسري على السلطات العامة، وعلاقة هذه السلطات بالأفراد، وإذا أردنا أن نحدد في كل قسم فروعه سهل علينا - دون كبير مشقة - أن نجد

في القانون الإسلامي الخاص: قانوناً مدنياً، وقانون مراقبات، وأساساً لقانون تجاري، وأن نجد في القانون الإسلامي العام: قانوناً دستورياً، وقانوناً إدارياً، وقانوناً جنائياً، ولأمك أن تكشف أصولاً نبني عليها: قانوناً دولياً عاماً، وقانوناً دولياً خاصاً.

وأهمية تقسيم القانون الإسلامي على هذا التقسيم الحديث: أن ذلك يرتب أبواب هذا القانون ترتيباً أقرب إلى نظام المدينة الحديثة، وأكثر انتظاماً على طرق البحث القانونية، بعد أن تخطى علم القانون أدواراً غير قليلة في سبيل الرقي.

ولا يراد بهذا التقسيم أن تندمج الشريعة الإسلامية في القانون الحديث، وأن تفقد استقلالها، وإنما يراد بهذا تسهيل المقارنة بين الشيدين، وفتح باب لترقية طرق البحث في الشريعة الإسلامية بحيث تتساوى مع القانون الحديث في تقدمه.

ولعلنا نجد في تقسيم الأصوليين الحقوق إلى: حق للعبد، وحق الله، وحق مشترك ولكن حق العبد غالب؛ وحق مشترك ولكن حق الله غالب. فحقوق العبد، والحقوق المشتركة التي فيها حق العبد غالب. تصلح - كما أرى - أن تكون موضوعات للقانون الخاص، وبعض حقوق الله، وكذلك الحقوق المشتركة التي فيها حق الله غالب، تصلح أن تكون موضوعات للقانون العام..<sup>(١)</sup>.

وبعد هذا العرض لمذهب الإسلام في الجمع بين الدين والدولة، مع التمييز بينهما، ودلائل وأبعاد كل من الجمع والتمييز بين الدين والدولة.. وبعد هذا المنهاج - الذي عرضه السنهوري لتبويب القانون الإسلامي، وفقه المعاملات التبويبي العصري، الموابك لقصصيات المدينة الحديثة، والرقي الذي أحرزه القانون الحديث في التبويب والصياغة والتقويم - .. بعد كل ذلك، عرض السنهوري تصوره للسلطة الشرعية في النظام الإسلامي للدولة الإسلامية.. وهي سلطة نيابية عن الأمة، تتكون من العلماء المجتهدون.. فالآمة ونواها المجتهدون، هم سلطة التشريع في حدود الكتاب والسنة.. وهذه السلطة، التي يعبر عنها في مصادر التشريع « بالإجماع » هي مفتاح تميز القانون الإسلامي - مع إسلاميته - بالتطور والنمو والمرونة دائمًا وأبداً.

« بالإجماع هو اتفاق المجتهدون في عصر من العصور على حكم شرعي، وليس المجتهدون

(١) الدين والدولة في الإسلام، مجلة المحاماة الشرعية، سنة ١٩٢٩ (م).

طبقة من الطبقات كما كان معهوداً في طبقة النبلاء، أو طبقة الكهنة؛ بل لكل مسلم أن يكون مجتهداً إذا وصل إلى العلم بالاجتهداد.

فمعنى أن الإجماع قانون: أن طائفة من المسلمين ينوبون عن الأمة الإسلامية، ونيابتهم آتية لا بطريق التصويت العام، كالمعتاد في المجالس النيابية الحديثة؛ بل بطريق: العلم. وهذه الطائفة تحمل قوة التشريع في حدود الكتاب والسنّة، فحكومة المسلمين حكومة علماء.. لقد جعل الله الأمة الإسلامية صاحبة السلطان في شؤونها ما دامت تستعمل ذلك السلطان في حدود الكتاب والسنّة.

ولما كان غير متيسر أن يشترك كل فرد من أفراد الأمة في ذلك السلطان، كان لا بد أن يكون للأمة ممثلون يتوفرون على ما يجب من كفاءة خاصة، وهم: المجتهدون، يستعملون ذلك السلطان باسمها، لا باعتبار أنهم سادة عليها؛ بل وكلاء عنها، فالآمة هي صاحبة السلطان، وهي خليفة الله في أرضه، وتستعمل سلطانتها بواسطة وكلاء عنها، فإذا أردنا أن نبحث عن السلطة التشريعية في الدولة الإسلامية وجذتها، بعد الله تعالى في الآمة نفسها، لا في فرد من الأفراد، ولا في طبقة من الطبقات..<sup>(١)</sup>.

وغير هذه السلطة التشريعية - في الدولة الإسلامية - هناك «السلطة التنفيذية» - أي: الحكومة، وفق اصطلاحاتنا الحديثة - وهي سلطة يقتضيها وجود «القانون الإسلامي»، الذي تشرعه الآمة بواسطة «الإجماع».. وبعبارة السنّهوري «فما دام لدى المسلمين (قانون إسلامي) فلديهم حكومة إسلامية»<sup>(٢)</sup>؛ إذ من العبث وجود قانون بدون سلطة قضائية تحكم به.. ومن العبث الأكبر وجود قانون، ووجود أحكام وفق هذا القانون، بدون سلطة تنفيذية تقوم على تطبيق هذا القانون وهذه الأحكام.

ولقد عرض الدكتور السنّهوري - في بحثه هذا عن (الدين والدولة في الإسلام) كما سبق وعرض في رسالته عن (فقه الخلافة) - لحكومة الخلافة الإسلامية، ولتميزها عن السلطات التنفيذية في النظم غير الإسلامية.. تميزها بالبعد الديني في سلطانتها، بجانب السلطة المدنية التي تشترك معها الحكومات غير الإسلامية.. كما عرض لهذه الخلافة وتطورها التاريخي، وكيف مررت بمرحلة الخلافة الكاملة، التي تلتها مرحلة الخلافة غير الكاملة.. عرض لهذه السلطة التنفيذية، فقال:

<sup>(١)</sup> المصدر السابق.

«أما السلطة التنفيذية في الإسلام فهي: حكومة الخلافة، والخلافة حكومة خاصة تمتاز عن سائر الحكومات بالميزات الآتية:

أولاً: أن الخليفة ليس حاكماً مدنياً فحسب؛ بل هو أيضاً الرئيس الديني للمسلمين، ولا يتوهم أن للخليفة سلطة روحية شبيهة بها تسلية النصارى للبابا في روما، فالخليفة لا يملك شيئاً من دون الله.. ومعنى أنه الرئيس الديني للمسلمين أن هناك مشاعر عامة يقوم بها المسلمون جماعة، كصلة الجماعة، والحج، وهذه لا تتم إلا أيام، هو الخليفة.

ثانياً: أن الخليفة في استعمال سلطته التنفيذية يجب عليه أن يطبق أحكام الشريعة الغراء.

ثالثاً: أن سلطان الخليفة يجب أن ينبع على جميع العالم الإسلامي، فوحدة الإسلام حجر أسامي في الدولة الإسلامية، ووحدة الإسلام تستتبع وحدة الخليفة، وهذه هي الخلافة الكاملة.. ولكن الظروف قد تلجم المسلمين - وقد تزقت وحدتهم - أن ينقسموا أمّا، لكل أمة حكومتها، فيجوز تعدد الخليفة للضرورة، ولكن الخلافة هنا تكون خلافة غير كاملة، على أن الخلافة الكاملة يمكن تحقيقها إذا اجتمعت كلمة المسلمين، لا على أن تكون لهم حكومة مركزية واحدة، فذلك قد يصبح مستحيلاً، بل يكفي - على ما أرى - أن تقارب الحكومات الإسلامية المختلفة وأن تتفاهم، بحيث يتكون منها هيئة واحدة شبيهة (عصبة أمم إسلامية) تكون على رأس الحكومات، وتكون هي هيئة الخلافة، ولا سيما إذا أحق بهذه الهيئة مجلس مستقل عنها يكون مقصوراً على النظر في الشؤون الدينية للمسلمين...»<sup>(١)</sup>.

هكذا عرض السنّوري باشا لعلاقة الدين بالدولة في الإسلام.. ولناهج تحديد التبويب لفقة المعاملات الإسلامي.. وللسلطات في نظام الدولة الإسلامية.. وقيز هذه الأمور في النموذج الإسلامي عنها في النهاج الأخرى للدول والحكومات والنظم غير الإسلامية. وفي سنة (١٩٣٦م) عرض لذات القضية - شمول الإسلام للدين والدولة - مستخدماً تعبيراً جديداً، وهو أن الإسلام - في شموليته - هو دين السماء ودين الأرض جيغاً.. فقال:

«إن هذا الدين، الذي أتى به النبي ﷺ، هو دين الأرض كما هو دين السماء؛ بل لعله بالوصف الأول أقرب إلى العقل البشري، وأنفذ إلى قلب الإنسان.. فالإسلام لا يبشر

<sup>(١)</sup> المصدر السابق.

بعيim الآخرة وبجثات عدن تجري من تحتها الأنهر فحسب؛ بل هو يشير أيضاً بنتائج كسرى وإيوانه وعرش قيسار وسلطانه، يبشر بالأرض تدين لسلطان المسلمين، ويختلف الله فيها من عباده الصالحين: «وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا يُكَفَّرُ وَعَكِلُوا الصَّلِحَاتِ لِيَسْتَخْفَفُوهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا أَسْتَخْفَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَمْ يُكَفَّرْ لَهُمْ وَلَمْ يَعْلَمُوهُمْ مِنْ بَعْدِ حَقْوَفِهِمْ أَنَّهَا» [النور: ٥٥]، فالمسلم له عين إلى الأرض وعين إلى السماء، يعمل لدنياه كأنه يعيش أبداً، ويعمل لآخرته كأنه يموت غداً.. »<sup>(١)</sup>.

وفي سنة (١٩٥٣ م) .. عاد السنهوري إلى ذات القضية، وهو يكتب عن مشروعه لصياغة قانون مدنى عربى واحد، مرجعيه الفقه الإسلامى.. فتحدث عن شمول الإسلام للدين والدولة، وعن تمييزهما المتجسد في تميز الفقه، الذي وضع الفقهاء المسلمين في إطار توجهات الكتاب والستة - كعلم قانوني - كما وضع فقهاء الرومان القانون الروماني.. عرض السنهوري لهذه القضية فقال:

« لا شك أن الإسلام دين ودولة، والدولة لا بد لها من فقه، ولكن فقهاء الشريعة الإسلامية كانوا يدركون إدراكاً تاماً الخد الفاصل بين الفقه - وقد وضع لتعامل الناس وتنظيم علاقتهم ببعضهم البعض - والدين - وهو أمر يتصل بعلاقة الإنسان بربه - حتى لترامهم يميزون في شيء أن يكون صحيحاً قضاة مكروهاً ديانة.

فالفقه الإسلامي هو فقه محض، لا تقل عراقه في ذلك عن عراقة القانون الروماني، وهو لا يقل عنه في دقة المنطق وفي متنانة الصياغة وفي القابلية للتطور، وهو مثله صالح أن يكون قانوناً عالمياً؛ بل كان بالفعل قانوناً عالمياً يوم امتدت دولته الإسلام من أقصى البلاد الآسيوية إلى ضفاف المحيط الأطلسي، وكما أثبت القانون الروماني - بعد أن أحivist دراسته في العصور الوسطى - القوانين اللاتينية والقوانين الجرمانية الحديثة، وهي القوانين التي تعيش أوروبا في ظلها، كذلك الفقه الإسلامي، إذا أحivist دراسته، وانتفع فيه بباب الاجتهاد، قمين بأن يثبت قانوناً حديثاً لا يقل في الجدة وفي مسايرة العصر عن القوانين اللاتينية والجرمية، ويكون هذا القانون مشتقاً من الفقه الإسلامي اشتراق هذه القوانين الحديثة من القانون الروماني العتيق.

(١) نبي المسلمين والعرب، سنة (١٩٣٦ م).

هذه هي عقidi في الفقه الإسلامي، تكونت لا من العاطفة والشعور فحسب؛ بل تضافر في تكوينها الشعور والعقل، وممكّن لها شيء من الدرس، وأكثر ما كان درسي للفقه الإسلامي عند وضع القانون المدني العراقي، فإن هذا القانون مزاج صالح من الفقه الإسلامي والقانون المصري الجديد، فاتاح لي اطلاعي على نصوص الفقه الإسلامي، سواءً أكانت مقتنة في «المجلة»<sup>(١)</sup> و«مرشد الحيران»<sup>(٢)</sup>، أو كانت معروضةً عرضاً فقهياً في أمهات الكتب وفي مختلف المذاهب، أن ألحظ مكانة هذا الفقه وحظه من الأصلية والابتداع، وما يكمن فيه من حيوية وقابلية للتطور..<sup>(٣)</sup>

هكذا تكلم السنوري باشا عن علاقة الدين بالدولة في الإسلام.. وكيف جمع الإسلام بين الدين والدولة، مع التمييز بينهما، فقدم نموذجاً فريداً في هذا الميدان.. نموذجاً يجعل الدولة إسلامية ومدنية في ذات الوقت.. ويجعل قانونها إسلامياً ومدنياً في ذات الوقت، محكوماً بتوجيهات الوضع الإلهي، ومستجبياً - بالاجتهاد البشري - لكل المستجدات في فقه الواقع المتتطور، عبر الزمان والمكان والمصالح والأعراف.. ويجعل الأمة مصدرًا للسلطات التشريعية، دون خروج على ثوابت توجيهات الكتاب والسنة.. ويجعل من مصدر الإجماع نظاماً نابلياً - في السلطة التشريعية - ليس له نظير في الأساق التشريعية الأخرى.

وكيف أثمر هذا النموذج الإسلامي قانوناً لبني حاجات أمة وحضارة وإمبراطورية عظمى لأكثر من عشرة قرون.. حتى جاء الاستعمار فعزل هذا النموذج الإسلامي من على عرشه، وأجلس مكانه فقه نابليون، بدلاً من شريعة محمد بن عبد الله عليه السلام وفقه الفقهاء المسلمين العظام.

عرض السنوري هذه القضية، عرض الخبر بالنموذج الإسلامي وبالمنظومات القانونية الغربية جميعاً.. ليدعو أمته إلى الجهاد القانوني والفقهي كي نواصل مسيرة الأمة وفقهائها العظام.

\*\*\*

(١) مجلة الأحكام العدلية، التي قنتت فيها الدولة العثمانية فقه المذهب الحنفي سنة (١٨٦٩ م).

(٢) للفقيه والقانوني البارز محمد قدرى باشا، وهو تقيين متقدم لفقه المذهب الحنفي.

(٣) القانون المدني العربي، سنة (١٩٥٣ م).

## المدينة الإسلامية

[ إن الإسلام دين ومدينة .. والمدينة الإسلامية أكثر تهذيباً من المدينة الأوروبية .. والرابطة الإسلامية هي المدينة الإسلامية، وأساسها الشريعة الإسلامية .. وأمتنا أمة ذات مدينة أصيلة، ولن يست الأمة الطفالية التي ترفع مدنيتها ثوبًا من فضلات الأقمشة التي يلقاها الخياطون ! ].

### «الستهوري»

في الغزو الاستعماري الغربية الحديثة لوطن العرب وعالم الإسلام، اقترب «التغريب» التقافي «بالاحتلال» العسكري .. فلم تكتف هذه الغزوة - التي تسليحت بفكر النهضة الأوربية الحديثة - لم تكتف - كسابقتها الصليبية (٤٨٩ - ٤٦٩٠ هـ / ١٠٩٦ - ١٢٩١ م) - باحتلال الأرض ومنبه الثروة، وإنما عملت على احتلال العقل لتغريب الفكر وتحويل «قبلة» الشرق الإسلامي الفلسفية والثقافية نحو أوروبا، بقطع صلات العرب وال المسلمين الفكرية بموروثهم الحضاري ومدنية الإسلام، وذلك تأييداً وتائيداً للضم والتبعية والإلحاد.

ولما كان التغيير التغريبي في ميدان القانون أسرع، ولأن القانون هو أداة السلطة الاستعمارية الحاكمة، كان الاختراق الاستعماري المؤسسي ومنظومات القانون في بلادنا - التي استعمروا - أسبق من الاختراقات الأخرى في ميادين التعليم والثقافة والأفكار وأنماط العيش والحياة.

ولأن الستهوري باشا كان أخبار خبراء القانون في وطننا العربي، فلقد كانت معرفته كبيرة، وكان إحساسه عميقاً بحجم وخطر ومرامي هذا الاختراق القانوني الغربي، الذي زاحم الشريعة الإسلامية الغراء، وأزاح فقه معاملاتها الإسلامي من فوق عرشه العتيق.

فنايليون بونابرت (١٧٦٩ - ١٨٢١ م) الذي هزمت حملته العسكرية على مصر، وجَّلت جيوشه عنها (١٨٠١ / ١٢١٦ م) عاد - بعد وفاته! - فاخترق بقانونه واحتل الكثير من بلاد العالم العربي.. حدث ذلك في الجزائر سنة (١٨٣٠ م).. وفي مصر سنة (١٨٧٥ م) وسنة (١٨٨٣ م).. وفي المغرب سنة (١٩١٣ م).. وفي لبنان عقب الحرب العالمية الأولى.

ومن هنا نفهم معنى أن وطنية السنهوري تنتهي إلى مدرسة مصطفى كامل - مدرسة الجامعة الإسلامية، والاستقلال الحضاري - أكثر من انتهائها إلى مدرسة سعد زغلول، والتي ركزت أغلب جهودها على تحرير الأرض وتحقيق الاستقلال السياسي.. ونفهم - كذلك - البعد الوطني والدافع الحضاري في جهود السنهوري - التي مثلت رسالة حياته، و «بوصلة» إنجازاته - لمجاهدة هذا الاختراق القانوني، الذي رسخت أقدامه - بالتدريج المدروس - على امتداد جبهات ومؤسسات التشريع والقضاء في العالم العربي.

ولأن الهدف الاستعماري من وراء تغريب القانون - علاوة على ضرب الوحدة العربية والرابطة الإسلامية، بهدم وحدتها القانونية - هو إحلال المرجعية الغربية محل مرجعية الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها، وصولاً إلى تغريب الفكر والثقافة ورؤيه الكون وأنماط العيش والحياة.. أي: وصولاً إلى إحلال كامل المدنية الأوروبية ونموزجها الحضاري محل المدنية الإسلامية؛ لأن هذا كان المقصود الأعلى للاستعمار من وراء البدء بتغريب القانون.

وجدنا وعي السنهوري باشا عاليًا بضرورة بirth المدنية الإسلامية لتكون خيارنا للنهضة العربية الإسلامية المنشودة.. ووجدنا ربطه بين أسلمة القانون والاستقلال السياسي.. ووجدنا - من ثم - نقضيه ورفضه للدعوات التي نادت بإحلال المدنية الغربية ونموزجها الحضاري محل مدينة الإسلام وحضارة المسلمين.

وإذا كانت السلطات الاستعمارية قد فرضت بحراها تغريب القانون.. فلقد عهدت بتغريب الثقافة إلى «جيش» من المثقفين الذين صنعتهم على عينها مدارس الإرساليات التبشيرية الاستعمارية - وخاصة الفرنسية منها في لبنان - .. نعم، لقد خرجت هذه المدارس الفرنسية «جيش العزو الفكري والثقافي» .. بل إن القناصل الفرنسيين في بيروت هم الذين صكوا هذا التعبير - تعبير «الجيش» - فوصفو هدف إقامة هذه المدارس الفرنسية - لأبناء الطائفة المارونية - بأنه تكوين «جيش متفاني لفرنسا في كل وقت.. يجعل البربرية العربية - [كذا] - تتحني لا إرادياً أمام الحضارة المسيحية لأوروبا»<sup>(١)</sup>!! .. ولقد هاجرت «كتيبة» من هذا «الجيش» إلى مصر، وأقامت فيها المنابر الإعلامية والثقافية والمنتديات والصالونات

<sup>(١)</sup> من مراسلات القناصل، مخطوطات أرشيف وزارة الخارجية الفرنسية بباريس، ستوات (١٨٤٠، ١٨٤٢، ١٨٤٨، ١٨٩٧، ١٨٩٨)، انظر كتابنا (الإسلام والتعددية)، (ص ٢٥٥)، طبعة القاهرة سنة (١٩٩٧م) وكتابنا (هل الإسلام هو الحق؟)، (ص ٢٢)، طبعة القاهرة، الثانية، (١٩٩٨م).

الفكرية والمؤسسات الثقافية، وأخذت - في حياة الاستعمار الإنجليزي، لإحلال المدينة الغربية محل المدينة الإسلامية<sup>(١)</sup>.

• فأول صوت ارتفع بالدعوة إلى إحلال العاميات محل العربية الفصحى - لغة القرآن ولسان الإسلام والشريعة والفقه والتراجم.. وعامل الوحيدة بين العرب والمسلمين؛ لإقامة القطعية بين الأمة ومدينتها الإسلامية، تمهيداً لإحلال المدينة الغربية محل المدينة الإسلامية - كان صوت واحد من هذه « الكتبة الثقافية »، هو أمين شمبل ( ١٢٤٣ - ١٣١٥ هـ / ١٨٩٧ - ١٨٢٨ م ) .. والذي رد عليه عبد الله النديم سنة ( ١٨٨١ م ) في « التنكية والتبيكية » بمقال يلخص عنوانه - مجرد العنوان - الوعي الحضاري بمرامي أعمال هذه « الكتبة الغربية ».. مقال عنوانه: « إضاعة اللغة تسليم للذات ! »

• وأول صوت ارتفع في بلادنا مُبِّئراً بالفلسفة الإلحادية في النظرية الداروينية.. كان صوت واحد من هذه « الكتبة » شibli شمبل ( ١٢٧٦ - ١٣٣٥ هـ / ١٨٦٠ - ١٩١٧ م ) شقيق أمين شمبل !

• وأول صوت ارتفع بالدعوة إلى تعليم العلانية في الثقافة والفكر والمجتمع - بعد علمنة القطاع الأكبر من القانون والقضاء - كان هو صوت فرح أنطون ( ١٢٩١ - ١٣٤٠ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٢٢ م ) أحد أفراد هذه « الكتبة »، والذي تصدى له الإمام محمد عبده ( ١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ) في مجلة « المنار ».

• أما مجلة « المقتطف » - التي أسسها اثنان من فرسان هذه « الكتبة »: يعقوب صروف ( ١٢٦٨ - ١٣٤٥ هـ / ١٨٥٢ - ١٩٢٧ م ) وفارس نمر ( ١٢٧٢ - ١٣٧٠ هـ / ١٨٥٦ - ١٩٥١ م ) - فقد ظلت لأكثر من ستين عاماً ( ١٢٩٣ - ١٣٧١ هـ / ١٨٧٦ - ١٩٥٢ م ) تترجم من العلم الغربي النظريات ذات الفلسفة المادية والظلال الإلحادية والإيحاءات اللامادية، لتجعل نموذج العلم الغربي، ذي التزعة المادية، محل نموذج العلم الإسلامي، الذي وظفته حضارتنا في دعم التدين وتنمية الإيمان.. ولقد كانت هذه المجلة - التي تسررت بالعلم لتشيع المادية والشك والعلانية والإلحاد - « الديوان الفكري » الذي جمع هذه الكتبة من كتاب جيش الغزو الفكري.. والتي لعبت أخطر الأدوار في إشاعة التغرب في حياتنا الثقافية، حتى لقد تحدث عنها وعن القائمين عليها عبد الله النديم فقال:

(١) يستخدم السنوري مصطلح « المدينة » بمعنى « الحضارة »..

« إنهم أعداء الله وأنبئاه.. الأُجراء الذين أنشأوا لهم جريدة جعلوها خزانة لترجمة كلام من لم يدينوا بدين، من ينسبون معجزات الأنبياء إلى الفظواهر الطبيعية والتراث الكيماوية، ويرجعون بالملكونات إلى المادة والطبيعة، متذمرين وجود الإله الحق، وقد ستروا هذه الأباطيل تحت اسم فصول علمية، وما هي إلا معاول يهدمون بها عموم الأديان.. »<sup>(١)</sup>.

• أما جريدة « المقطم » - التي كانت أركان حرب الإعلام للاستعمار الإنجليزي في مصر - فلقد أصدرها ثلاثة من فرسان « كتبية التغريب » هذه، هم عقوب صروف، وفارس نمر، وشاهين مكاريوس (١٢٦٩ - ١٣٢٨ هـ / ١٨٥٣ - ١٩١٠ م) .. ولقد دام عمرها عامر الاستعمار الإنجليزي في مصر (١٣٠٦ - ١٣٧١ هـ / ١٨٨٩ - ١٩٥٢ م) .. ووصفها عبد الله النديم بأنها « الصحيفة الإنجليزية التي تصدر في مصر »!<sup>(٢)</sup>.

• ولقد تربى على أيدي هذه الكتبية الفكرية، وتعلم في مدارسها ومنتدياتها الثقافية، واستعار منهاهجها المتغيرة نفر من صنفوة المثقفين والمفكرين المصريين؛ بعضهم عن كراهيته للإسلام، وعحالة حضارية لأوروبا، من مثل سلامة موسى (١٣٠٥ - ١٣٧٧ هـ / ١٨٨٨ - ١٩٥٨ م)، الذي امتلك من الجرأة ما بلغ به حد الوقاحة فأعلن عن مرامي هذه المدرسة التغريبية، وقال: « كلما ازدلت خبرة وتجربة وثقافة، توضحت أمامي أغراضي، وهي تتلخص في أنه:

- يجب علينا أن نخرج من الشرق، وأن نلتحق بأوروبا، فإني كلما زادت معرفتي بالشرق زادت كراهيتي له، وكلما زادت معرفتي بأوروبا زاد حبّي لها، وتعلقي بها، وزاد شعوري بأنّها مني وأنا منها.

- أريد تعليّي أوربيّاً، لا سلطان للدين عليه ولا دخل له فيه.

- وحكومة حكومات أوروبا، لا حكومة هارون الرشيد والمؤمن.

- وأدباً أوربيّاً، أبطاله مصريون، لا رجال الفتوحات العربية.

- وثقافة أوربية، لا ثقافة الشرق، ثقافة العبودية والتوكّل على الآلة.

(١) مجلة (الأستاذ)، العدد التاسع والثلاثون (ص ٩٢٤، ٩٢٣).

(٢) المصدر السابق، العدد الثاني والأربعون (ص ١٠٢٩).

- واللغة العالمية؛ لغة المكسوس، لا العربية الفصحى؛ لغة التقاليد العربية والقرآن.  
- والتفرنج في الأزياء؛ لأنه يبعث فينا العقلية الأوروبية.

هذا هو مذهبى، الذى أعمل له طول حياتي، سرّاً وجهرة، فأنا كافر بالشرق، مؤمن بالغرب! <sup>(١)</sup>.

هذا هو مشروع إحلال المدنية الأوروبية محل المدنية الإسلامية، الذى يُشَرِّر به الموارنة، خريجو مدارس الإرساليات الفرنسيّة التبشيريّة.. والذى تبنّاه - في مصر - سلامـة موسى؛ كراهة في الإسلام، وعـالة حضـارـية لأورـيا، كـما تـبـنـاه عـدـدـ منـ المـفـكـرـينـ والمـلـثـقـيـنـ؛ اـنـهـارـاـيـهـ، وـاجـهـهـاـذاـ خـاطـئـاـعـنـدـمـاـتـوـهـمـواـأـنـهـالـسـبـيلـإـلـىـالتـقـدـمـوـالتـحـرـرـمـنـالـاستـعـارـاـلـأـورـبـيـ، ثـمـ عـادـوـاـفـرـاجـعـوـاـ مـوـاقـعـهـمـهـذـهـأـوـتـرـاجـعـوـعـنـهـاـ بـدرـجـاتـمـتـفـاوـتـةـ - فـيـ مـراـحـلـ نـضـجـهـمـفـكـرـيـ، مـنـ أـمـالـأـحـدـلـطـفـيـالـسـيـدـبـاشـاـ (ـ١٢٨٩ـ - ١٣٨٣ـ هـ)، وـمـحـمـدـحـسـينـ هـيـكلـبـاشـاـ (ـ١٣٠٥ـ - ١٣٧٥ـ هـ)، وـعـلـيـعـدـرـازـقـ (ـ١٣٠٥ـ - ١٣٨٦ـ هـ)، وـطـهـحـسـينـ (ـ١٣٩٣ـ - ١٤٠٦ـ هـ)، وـطـهـحـسـينـ (ـ١٤٠٦ـ - ١٤٨٧ـ هـ).

وفي سياق هذا المد التغريبي، الذى عمل أصحابه على إحلال المدنية الأوروبية محل المدنية الإسلامية، وفي مواجهته، علينا أن نقرأ صفحات جهاد السنّهوري باشا في سبيل بعث المدنية الإسلامية؛ لتكون صيحة نهضتنا الحديثة، وتركيزه على تميز هذه المدنية الإسلامية، وأيضاً تقدمها على المدنية الأوروبية.

ففي هذه الصفحات - من فكر السنّهوري - تحدث عن تميز المدنية الإسلامية؛ لأنها مؤسسة على الدين الإسلامي، المتميز عن الدين المسيحي.. فال الأول دين العقل والقلب.. والثاني دين القلب فقط.. الإسلام دين الفرد المندمج في الأمة والمجتمع.. بينما المسيحية دين الفرد المندمج في الله وملائكت السماء.. والإسلام دين العمل وتحقيق الذات.. بينما المسيحية دين التضحية وإنكار الذات.. والإسلام دين الأرض والسماء.. بينما المسيحية تدير ظهرها للأرض وتجعل مملكتها في السماء.. والإسلام يسعى إلى عماررة الأرض.. بينما تسعى المسيحية - فقط - إلى خلاص الروح.

(١) سلامـةـ مـوسـىـ (ـالـيـومـ وـالـغـدـ)، (ـصـ ٥ـ - ٧ـ)، طـبـعةـ القـاهـرـةـ سـنـةـ (ـ١٩٢٨ـ مـ)، وـانـظـرـ كـتابـناـ (ـالـإـسـلـامـ بـيـنـ التـنـبـيرـ وـالـتـزـوـيرـ)، (ـصـ ٩٧ـ - ١٥٧ـ)، طـبـعةـ القـاهـرـةـ سـنـةـ (ـ١٩٩٥ـ مـ).

وعلى هذا التمايز بين الدينين قام ويقوم التمايز بين المدنية الإسلامية - المؤسسة على دين الإسلام وشرعيته - وبين المدنية الغربية، التي لم تقم إلا على عزل المسيحية واستبعاد اللاهوت. وإذا كانت الغاية هي نهضة الشرق، فإن المدنية الإسلامية هي أساس الرابطة والجامعة الإسلامية.. وهي - حتى بالمعايير الفعلية - أكثر تهذيباً من المدنية الأوروبية.

ولقد ميز السنهوري بين رفضه للمدنية الأوروبية، وبين ضرورة الاستفادة من العلم الأوروبي، والإنجازات المادية للحضارة الغربية.. فالتقليد للمدنية الأوروبية طفيلي لا تليق بأمتنا، بينما الاستفادة من علوم الغرب وتطبيقاتها هو استلهام للمشترك الإنساني العام، سبقنا إليه الأوروبيون عندما أخذوا نظيره من حضارتنا الإسلامية، إبان نهضتهم الخديثة.

كما نبه السنهوري على أن المدنية الإسلامية هي مدينة الشرق، بأمّه وأديانه، لا مدينة المسلمين وحدهم؛ لأنها هي الجانب الثقافي والقانوني من الإسلام، الوثيق الصلة بالشرق، ويرابط كل أمّه وملله وديانته، بينما الجانب العقدي والشعاعي من الإسلام خاص بال المسلمين وحدهم، كما أن الجانب العقدي من الديانات الأخرى خاص بالطوائف الشرقية التي تدين بهذه الديانات.. حتى إن مصطلح «الأمة الإسلامية» يصبح - عند السنهوري - شاملاً لكل الشرقيين، فهم - على اختلاف مللهم الديني - مسلمون في الثقافة الإسلامية، التي وحدتهم جميعاً..

بهذه الرؤية الواضحة والعميقة والمنطقية خاض السنهوري باشا معركته الفكرية على جبهة المدنية الإسلامية.. فتحدث عن إسلامية هذه المدينة الشرقية، انطلاقاً من جمع الإسلام بين الدين والمدينة، فقال: «أريد أن يعرف العالم أن الإسلام دين ومدينة، وأن تلك المدينة أكثر تهذيباً من مدينة الجيل الحاضر..»<sup>(١)</sup> والرابطة الإسلامية يجب أن تفهم بمعنى المدنية الإسلامية، وأساس هذه الرابطة الشريعة الإسلامية..»<sup>(٢)</sup>.

ولقد استشهد السنهوري على أن المدنية الإسلامية، ومن ثم الرابطة الإسلامية، وكذلك مصطلح «الأمة الإسلامية» إنها هي روابط جامعة لكل أمم الشرق، على اختلاف معتقداتها الدينية.. فهي عوامل وحدة، وليس عوامل فرق أو طائفية.. استشهد على هذه الحقيقة بكلمات أحد الأساتذة الفرنسيين، الذي قال في تعريف «الأمة» - الجماعة الإسلامية -:

(١) الأولاق الشخصية، ليون في (١١-١١-١٩٢٢ م).

(٢) المصدر السابق، لاهاي في (١٥-٨-١٩٢٤ م).

« عندما نستعمل اصطلاح الأمة الإسلامية، فإنني لا أعني بذلك الإشارة إلى مجتمع من المسلمين فقط، وإنما أقصد بذلك مجتمعاً له طابع فذ من المدينة قدمها لنا التاريخ كثمرة للعمل المشترك ساهمت فيه جميع الطوائف الدينية التي عاشت وعملت معًا جنباً إلى جنب تحت راية الإسلام، والتي قدمت لنا بذلك تراثاً مشتركاً لجميع سكان الشرق الإسلامي، بنفس الصورة ولنفس الأسباب التي اعتبرنا بها حضارة الغرب مسيحية، وهي تراث مشترك ساهم فيه جميع الغربيين بمن فيهم الالادينيون والمفكرون الأحرار والكاثوليك والبروتستانت »<sup>(١)</sup>.

يتبنى السنهوري هذا التعريف « للأمة الإسلامية » - وهو المرادف لشعوب الشرق وأمه - ثم يعلق عليه، مقتراحًا التوسع في معنى المدينة الإسلامية فيقول: « ولا أرى ما يمنع التوسع في معنى « المدينة الإسلامية » على النحو الذي قرره الأستاذ الفرنسي .. وأرى أن المدينة الإسلامية هي ميراث حلال للمسلمين والمسيحيين واليهود من المقيمين في الشرق، فتارikh الجميع مشترك، والكل تضافروا على إيجاد هذه المدينة »<sup>(٢)</sup>.

فيهي مدينة إسلامية، مؤسسة على الشريعة الإسلامية.. لكنها لا تقف عند الحدود العقدية في الإسلام - وهو الخاص بال المسلمين - حتى تكون خاصة بال المسلمين دون سواهم.. وإنما هي رباط جامع.. وإنجاز مشترك.. وميراث حلال لكل شعوب الشرق وأمه، على اختلاف دياناتها.. ومن ثم فهي خيارهم جميعاً في النهوض المشود.

\* ولقد أفضى السنهوري باشا في المقارنة بين الإسلام والمسيحية، لا لمجرد المقارنة بين الدينين، وإنما ليؤكد على تمييز المدينة الإسلامية - المؤسسة على شريعة الإسلام وثقافته وفقه معاملاته - عن المدينة الغربية - التي وإن استبعدت الدين المسيحي، فلقد تأسست على التراث المسيحي - أفضى في هذه المقارنة، لهذا الغرض، فقال - ضممن ما قال -:

« الإسلام والمسيحية دینان تمكن مقارنتهما كل بالآخر، فإن الروح التي تسود كلاً منها تختلف عن الأخرى.. إن المسيحية أنت لخاطب الفرد وتندادي قلبه.. أما الإسلام فأنت - على الأخص - ليخاطب المجموع البشري، وينادي العقل قبل القلب؛ فبيتها تنظر المسيحية إلى الفرد باعتباره فرداً غير مندمج في جمعية ما، وإن كان لا بد من اندماجه، فذلك

(١) المصدر السابق، ليون في (١٧ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

(٢) المصدر السابق، ليون في (١٨ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

الاندماج يكون في الذات الإلهية، ينظر الإسلام إلى الفرد باعتباره فرداً من مجموع سياسي منظم، ولذلك كان الإسلام ديناً سياسياً واجتماعياً.. وال المسيحية، بطبيعة أنها دين الفرد والقلب، تبعث على التضحيه وإنكار الذات، والإسلام، بطبيعة أنه دين المجموع والعقل، يبعث على العمل.. وهذا يعلل الدوبي الهائل الذي أحدثه انفجار المسلمين في بقاع الأرض..<sup>(١)</sup>

ولذلك «امتاز الإسلام على المسيحية بأن المسلمين استطاعوا أن يبنوا مدينة زاهرة مع حافظتهم على عقائد الإسلام، أما المسيحيون فلم يستطعوا أن يتمدنوا إلا عندما تركوا الدين المسيحي بالفعل..<sup>(٢)</sup>

فالمدينة الإسلامية هي إسلامية، بينما المدينة الأوروبية وضعية علمانية لا دينية، وإن تعصبت للمسيحية، واعتمدت على تراثها.

• وانطلاقاً من هذا التميز للمدينة الإسلامية عن المدينة الغربية، وهو المؤسس على تمييز الإسلام عن المسيحية، أفضى السنهوري في النقد والنقض لتيار التقليد للمدينة الغربية، الذي أراد أهل إحلال هذه المدينة الغربية محل المدينة الإسلامية، في هضتنا الحديثة المشودة.. نقض السنهوري ورفض هذا الخيار الغربي في المدينة.. ودعا إلى بirth مدينةنا الإسلامية، خياراً حضارياً نهضوياً.. وفي ذلك قال: «أرى أن الأمم الشرقية أمامها أمران لا محيد عنها:

إما أن تجري مع المدينة الغربية، وهذا الطريق ليس مأموناً، وإما أن تختلط لنفسها مدينة تصل فيها الماضي بالحاضر، مع التحوير الذي يقتضيه الزمن، فتحفظ لنفسها شخصيتها، وتستطيع أن تجاري (تسابق) الغرب، بدلاً من أن تجري وراءه..<sup>(٣)</sup>

وركز حديثه عن مصر، التي كانت تموّج بالتيارات المتصارعة حول «الخيار الحضاري» أيكون إسلامياً؟ أم أن المدينة الغربية هي الخيار؟.. فانتقد السنهوري تيار التغريب، الداعي إلى تقليد الغرب في المدينة، وقال: «هناك رأي يقول: إن على مصر أن تنظر إلى المدنية الغربية فتختار من كل أحسنها.

(١) المصدر السابق، ليون في (٤ - ١١ - ١٩٢٤ م).

(٢) المصدر السابق، باريس في (٢٨ - ٢ - ١٩٢٤ م).

(٣) المصدر السابق، ليون في (٤ - ١٧ - ١٩٢٣ م).

وأرى أن أكبر ضعف في هذا الرأي أنه ينسى أن مصر لها مدينة أصلية، وحاجتها الآن هي جعل هذه المدينة ملائمة للعصر الحاضر، وليس مصر الدولة الطفيليّة الحديثة التي ترقص لها ثواباً من فضلات الأقمشة التي يلقاها الخياطون..»<sup>(١)</sup>

«ومصر تخسر كثيراً إذا انتصرت بعد استقلالها إلى تقليد الأوروبيين في مدنيةِ تسللها تماماً، ونسيت أنها من أهم الدول الشرقية، إن مصر في حاجة إلى نهضة علمية، وخاصة إلى إحياء الشريعة الإسلامية وبث روح العصر فيها، وكل مصري متعلم ينظر إلى تقاليدنا القومية وتاريخنا ومدينتنا القديمة بغير تقدير كافٍ يكون خطئنا أو يائساً، ولا تستفيد من الخطأ ولا من اليأس.

وعندي أنه يحسن الآن البدء بنهضة علمية ترمي إلى إحياء العلوم العربية، ونشر هذه الحركة في مصر والشام والخجاز والعراق وغيرها من البلاد العربية، ويلتفت التفانى خاصاً إلى اللغة والشريعة، ومتى نجحت هذه الحركة العلمية تلتها نهضة اقتصادية، ثم يأتي بعد ذلك الارتباط السياسي..»<sup>(٢)</sup>

فإحياء المدينة الإسلامية، والتركيز على الشريعة الإسلامية ولغة العربية، هو سبيل الأمة - وفي مقدمتها مصر - إلى النهضة.. وليس التسول على موائد المدنيات الغربية، الذي يمثل طفيليّة لا تليق بمن له ما لنا من تقاليد قومية وتاريخ ومدينة عريقة.. ثم، إن هذه الطفيليّة والاستعارة والترقيع لثوب المدينة المستور د هو - في النهاية - طريق غير مأمون.

- ومع رفض السنهوري لتقليد واستعارة المدينة الغربية.. فلقد كان من أنصار الاستفادة من الإنجازات المادية - وتطبيقات العلوم الطبيعية - التي أبدعت فيها الحضارة الغربية إبداعاً عظيماً.. فالرجل لم يكن منغلقاً على تراثنا وحده؛ بل لقد دعا - حتى في القانون - إلى الاستفادة من فنون الصياغة والتقويم التي برع فيهما المنظومات القانونية الغربية.. وللتمييز بين خصوصيتنا في المدينة وبين ما يجب أخذه عن الغرب من التقدم المادي - كما سبق وحدث للغرب عندما أخذ هذا الجانب عن حضارتنا الإسلامية - للتمييز بين هذين الميدانين في الحضارة والمواريث الفكرية، يقول السنهوري:

(١) المصدر السابق، ليون في (٢٨ - ٨ - ١٩٢٣ م).

(٢) المصدر السابق، باريس في (٣١ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

«أرى أن الغرب لا يحسن تقليده إلا في الأشياء المادية، فهو متفوق فيها تفوقاً لا ينazu فيه، أما الأشياء المعنوية فيحسن للشرق أن يواصل تاريخه المجيد دون أن يقلد الغرب في الجوهر، وإن أخذ منه الشكل..»<sup>(١)</sup> إن من الضروري أن تستفيد من علوم الغرب، حتى فيما كتبه عن العلوم العربية، على شرط أن يكون لتكويننا العقلي ومزاجنا الجنسي أثر كبير فيما نقله عن الغرب، ولنا أسوة بالعرب عند نقاهم عن اليونان، وبأوروبا لما نقلت علوم العرب..»<sup>(٢)</sup>

في المدينة والعقائد والفلسفات والإنسانيات والعلوم الاجتماعية والأداب والفنون - أي: الأشياء المعنوية - لا تقليد للغرب، وإنما بعث لتراثنا، وتجديده له، ومواصلة لتاريخنا المجيد.. أما في العلوم المادية وتطبيقاتها، فتحن مطالبون بالاستفادة من إنجازات الغرب في هذا الميدان، الذي هو مشترك إنساني عام، سبق وأن نقلناه عن اليونان، ثم أضافنا إليه، وجاءت أوروبا ونقله عن حضارتنا، ثم أضافت إليه، ومن الواجب أن نعاود التقليل فيه عن أوروبا، لتوطينه في واقعنا تمهيداً للإضافة إليه.. وبشرط أن تظل خصوصيتنا الحضارية - التي يسميها السنوري «تكويننا العقلي ومزاجنا الجنسي» أي: القومي - معياراً للتمييز بين المقبول والمرفوض من إبداعات الآخرين.

إن الإبداع قرين الخصوصية الحضارية.. والتقليل مقبرة ملوكات الإبداع.. واليقظة قرين التجديد، بينما التقليد باعث على الغفلة والموتات.. «والشرق يتنهى، ويريد الآن أن يقوم بقسطه من العمل على سعادة العالم ورفع شأن المدينة، بعد أن سكت عن ذلك مدة، ولكنه يريد أن يبذل مجهوداً جدياً، وأن يختلط لنفسه طريقاً، لا أن يكون مقلداً للغرب، ويريد أن يميز مدينته الجديدة شيئاً»:

١ - أن تكون هذه المدينة ذات صبغة شرقية تصل الماضي بالمستقبل.

٢ - أن تكون تلك المدينة بمثابة رد فعل للمادية المتغلبة اليوم على المدينة الغربية، فقد غال الغربيون في ماديتهم، وأصبح ضحايا هذه المدينة أضعف المتعدين بها، فالعالم يتضرر الآن من الشرق أن ينقذه من تلك الوهدة. ومن أكفا من الشرق في القيام بهذه المهمة، وهو الذي كان مبعث النور والخير ومهبط الحكم والآدیان؟

(١) المصدر السابق، ليون في (١٧ - ٨ - ١٩٢٣ م).

(٢) المصدر السابق، ليون في (١٠ - ٩ - ١٩٢٣ م).

فلا تقولوا: أن يقلد الغرب في تركه للدين، فأنتم تسيرون للمدنية أكبر إساءة، وقد بدأت المدنية بالدين وستنتهي إلى الدين، ولكن قولوا له: أن ينفي الأديان مما أحاط بها من الأوهام، وأن يجعلها مكملة بعضها للبعض..»<sup>(١)</sup>.

للشرق رسالة حضارية، في ترشيد المثل التي تحكم العالم، وعليه قسط في إبداع ما يحقق السعادة للبشرية، وجزء من هذه الرسالة: بعث النموذج المتدين للمدنية الإسلامية التي تهذب من غلواء المادة التي سقطت في ودها المدنية الغربية، تلك التي - بدلاً من تنقية الدين مما أحاط به من الأوهام والعصبيات - تركت الدين.. الذي بدأته به المدنية - في التاريخ الإنساني - ولا بد أن تنتهي إليه، في هذا الذي يشير به السنهوري، من بعث المدنية الإسلامية، المؤسسة على الشريعة الإسلامية، لإنهاض أمم الشرق بالإسلام، بدلاً من تقليد المدنية الغربية المادة، والوقوع في الوهدة التي وقع فيها أهلها، الذين أصبحوا الفصحايا منهم أضعاف المتعتمين!

هكذا رفض السنهوري وتفضي مذاهب التقليد للمدنية المادة الغربية، بمنطق العزة القومية والمجد الحضاري، وبمعايير الأمن والنفع أيضًا.

بل لقد نبه السنهوري على حقيقة يغفل عنها دعاة التقليد، الذين يظنون أنهم إنما يقلدون الحاسن، في الأصل والأساس.. بينما طريق التقليد لا يقود أهله - في العادة والأساس - إلا إلى تقليد ال سيئات والسلبيات! لأن تقليد الرذائل - في العادة - أسهل وأوسع انتشاراً من تقليد الفضائل والإيجابيات «فالآمة الضعيفة مولعة بتقليد الآمة القوية التي تحتك بها - كما قال ابن خلدون - ولكن لما كان تقليد الفضيلة أصعب من تقليد الرذيلة، كان أول ما تأخذ الآمة الضعيفة من الآمة القوية الرذائل التي يسهل تقليدها..»<sup>(٢)</sup>.

- وهذا الموقف الوسطيُّ والمتوازن والعادل، الذي اتخذه السنهوري باشا من هذه القضية - القديمة.. الجديدة! - والذي دعا فيه إلى بعث المدنية الإسلامية وتجديدها؛ لأنها مؤسسة على إسلامنا؛ ولأنها في تاريخنا ومجданنا وقوميتنا.. ولأنها - كذلك - الأنفع والأسبل لأنتنا؛ بل والتي يحتاجها العالم كي ترشد الترفة المادية التي طغت على المدنية الغربية، فأورثت العالم من الشقاء أضعاف ما قدمت له من السعادة.

(١) المصدر السابق، باريس في (٤ - ١٩٢٤ م).

(٢) المصدر السابق، سان جانجلف في (٧ - ٨١٩٢٤ م).

ثم هو في ذات الوقت لا يدعو إلى قطعية معرفية مع المدينة الغربية، ولا يشر بعزلة حضارية تنغلق فيها على ذاتها وحدها دون سواها.. وإنما يدعو إلى التمييز بين خصوصيتنا في المدينة الإسلامية وعلومها الإنسانية والاجتماعية وقيمها ومُثلها وأخلاقها - والتي لا يجوز التقليد لآخرين في ميادينها - وبين العلوم المادية وتطبيقاتها، تلك التي برع فيها الغرب.. والتي تمثل مشتركة إنسانياً عاماً، لا وطن له، وهي التي يجب أن تستلهمها من الغرب.

لأن هذا هو الموقف المتوازن للسنوري في العلاقة بيننا وبين الغرب، رأينا - مع نقده لدعوة التقليد للغرب - يعتقد - كذلك - دعوة التقليد لموروثنا الفكري، الذين يقفون أمام هذا الموروث موقف التقليد الأعمى والمحاكاة دون تجديد.. فكلا الفريقين - المقلدين للغرب والمقلدين لتراثنا - إنما يمثلان **غلوّ الإفراط وغلوّ التفريط**.. والذي يتبع بهم عن الوسطية والتوازن والحق والاعتدال.. «فآفة الجامعة الشرقية في مصر فريكان:

١ - فريق يتمسك بالماضي **مسكاً أعمى**، ولا يتتطور مع العصر، فيجلب بذلك عداوة العالم المتmodern، ويضحى بالأقليات الدينية النشطة المنبثقة في الشرق الأدنى، وهذه تلجم إلى أوروبا طمعاً في حاليتها، وبدلًا من أن تبذل مجهداتها معنا، تقلب علينا.

٢ - وفريق يريد أن يقطع جبل الماضي فلا تعود له به صلة، وعند ذلك يتمكّن من إدخال المدينة الأوروبيّة في مصر حتى تصبح جزءاً من أوروبا، دون أن يراعي تقاليد البلاد وتاريخها ومزاجها الشرقي.

وكلا الفريقين خطر على الجامعات الشرقية.

على أنه يجب الاعتراف بأن حاجتنا إلى أوروبا الآن كبيرة، ولكن هذا ليس معناه تضحيّة تقاليدنا القوميّة، وإدخال مدينة غربية عنا في بلادنا الشرقية، فنعدم بذلك روحنا القويّة، فإن الذي يربط الأمة برباط قوي هو الماضي، ولن تستطيع أمة أن تخلص من ماضيها إلا تاها في ظلمات لا تهتدي فيها.

وأحرض ما يجب أن يحرض عليه المصري - في نظري - هو صبغته الشرقية (أي: الإسلامية) منها جرفها تيار أوروبا القوي، فإننا نستطيع تغيير كل شيء إلا نقوسنا وإيماننا بالله..»<sup>(١)</sup>.

(١) الأوراق الشخصية، باريس في (٣١ - ١٩٢٣ م).

فالمدينة الإسلامية، المؤسسة على الشريعة الإسلامية، وعلى الإيمان الديني، هي أثبتت ثوابت الشرق، التي لا تغير لها، ولا تقليل لغيرها.. فهي خيار شعوب الشرق للنهوض والتقدير.. وليس الخيار تقليد المدينة الغربية المادية التي أوقعت أهلها في ودها، الشقاء فيها أضعاف أضعاف التعميم.

• وهذا التميز الشرقي في المدينة الإسلامية، والنابع من ابتكاق هذه المدينة عن الإسلام المتميز عن المسيحية.. لا يعني عداء الشرق ومدننته للغرب وللعالم غير الإسلامي، وإنما يعني إضافة شرقية إسلامية تغنى التراث الإنساني وترشده.. فالشرق الناهض بالإسلام ومدننته، يريد أن يكون عضواً فاعلاً ذا عطاء في الأسرة الدولية والجماعة الإنسانية «إذ لا تناقض مطلقاً الروح الشرقية الإسلامية مع محنة الإنسان وخير الإنسانية، فتحن - الشرقيين - نريد أن ندافع عن كياننا ومدنيتنا الشرقية الإسلامية، ولكن هذا لا يمنعنا من حب الغربيين باعتبارهم إخواناً لنا في الإنسانية، ولا نريد بهذا الدفاع - عن كياننا ومدنيتنا الشرقية الإسلامية - أن نخلق سلام العالم؛ بل أن نثبت دعائم هذا السلام الذي لا يتم إلا إذا رفع الظلم عن الأمم المظلومة، والشرقي يعتبر نفسه عضواً في الجمعية البشرية، يجب خيرها وسعادتها، ويعمل لذلك»<sup>(١)</sup>.

بشرية مدنيتنا هي عين إسلاميتها.. وإسلاميتها هي عين إنسانيتها.. وإنسانيتها تعني نزوعها إلى التحرر الذي يرفع الظلم عن الأمم المظلومة، لتصبح البشرية جمعية أمم ومدنيات، يعمل أعضاؤها على تحقيق الخير والسعادة للجميع.

هكذا دعا السنهوري إلى بirth المدينة الإسلامية؛ بل ودعا إلى قيام «حزب ديني» يتبنى هذا الخيار الحضاري وينافح عنه.. وعندما تحدث عن الوضع الأمثل للحياة الحزبية - بعد تجاوز مرحلة التحرر من الاستعمار، والأحزاب التي نشأت لتحقيق الاستقلال السياسي - أشار على ضرورة وجود:

«١- حزب حر.

٢- وحزب الفلاحين والعمال.. ينحاز لمصلحة الفلاحين والعمال بشكل معتمد ولكنه صريح.

(١) المصدر السابق، ليون في (٨-٩-١٩٢٣ م).

٣- وحزب تغلب فيه النزعة الدينية، ويرمي إلى المحافظة على تقاليدهنا، ويقاوم كل تيار غربي لا يتفق مع هذه التقاليد.. وأنتوقع أن يلبس الحزب الوطني - (حزب مصطفى كامل، والجامعة الإسلامية) - لباس الحزب الديني الذي يقاوم التيار الغربي، وينضم إليه كل من كانت نزعته كذلك.

٤- وقد يكون من المفيد أن يقوم مع هذه الأحزاب حزب للمرأة، يحصر «بروجرامه» الداخلي في العمل على ترقية المرأة وتعليمها تعليمًا صحيحًا<sup>(١)</sup>.

قبل نشأة التنظيمات الإسلامية الحديثة - ذات الطابع الحزبي والجماهيري - بخمس سنوات، كتب السنهوري عن ضرورة قيام حزب ديني يتبنى خيار الإسلام في المدينة والنهضة، ويتصدى ويقاوم التيار الغربي، الذي يريد إحلال المدينة الغربية محل مدينة الإسلام.

\* \* \*

(١) المصدر السابق، ليون في (٨ - ٩ - ١٩٢٣ م).

## إحياء الشريعة الإسلامية

[لقد أعطى الإسلام للعالم شريعة هي أرسط الشرائع ثباتاً، وهي تفوق الشرائع الأوروبية.. وإن استقاء تشريعنا المعاصر من الشريعة الإسلامية هو المتسق مع تقاليدنا القانونية.. إنها تراثنا الشرعي العظيم.. وبها يتحقق استقلالنا في الفقه والقضاء والتشريع.. إنها النور الذي نستطيع أن نضيء به جوانب الثقافة العالمية في القانون.. لقد اعترف الغريب بفضلها.. فلماذا نكره نحن؟! وما بالنا ترك كنوز هذه الشريعة مغمورة في بطون الكتب الصفراء، ونتطفل على موائد الغير، نتسقط فضلات الطعام؟!] .

### » السنهوري «

كان السنهوري باشا واحداً من زعماء الإصلاح، وأئمة النهضة، المعنى الشامل للنهضة والإصلاح.. كتب عن مشروعه لنهضة الشرق بالإسلام، وإقامة هيئة أمم إسلامية إلى جانب عصبة الأمم الغربية.. وكتب عن أهميته في العدل الاجتماعي، وإنصاف الفقراء - وخاصة الفلاحين والعمال - وتحدث عن الاشتراكية، وتطلع إلى تجاوز العالم للنظام الرأسمالي، المرتبط بالربا الفاحش والاستغلال.

وكتب عن إصلاح التعليم، وتوحيد المدرسة، لتوحد الأمة.

وكتب عن الإصلاح السياسي .. والإصلاح الدستوري.. والإصلاح القضائي، الذي علق عليه آملاً كمدخل للإصلاح السياسي والدستوري، الذي يفسح للأمة آفاق الحريات. وكتب عن إحياء علوم المدينة الإسلامية - في مختلف ميادين علوم هذه المدينة - ليسهم هذا الإحياء في تجديد هذه المدينة، حتى تكون الخيار الحضاري لنهضة الشرق والشريقيين.. كتب السنهوري، وعمل في كل هذه الميادين، كإمام من أئمة النهضة وزعيم من زعماء الإصلاح.. بل وكعظيم من عظماء زعماء الإصلاح.. لكن التخصص الدقيق للرجل كان هو القانون.. ولقد شاء الله للسنهوري ألا يكون حبيس تخصصه الدقيق - كما يحدث لكثيرين من المتخصصين في علم من العلوم أو فن من الفنون - وإنما شاء الله للسنهوري عظيم القانون أن يبرز في الكثير من ميادين النهضة والإصلاح عبر عظمة التخصص في القانون.

فهو قد أراد وكتب وعمل للنهضة العامة للشرق الإسلامي.. ولقد قاده القانون إلى ضرورة تأسيس هذه النهضة الشرقية العامة على الشريعة الإسلامية، فكانت مخططاته ودراساته وأراؤه حول ضرورة بعث الشريعة الإسلامية بالاجتهد الجديد، والدراسات المقارنة الحديثة؛ لتخطى هذه الشريعة الغراء أعناق القرون، فتعود - ثانية - المرجعية الحاكمة، لا في القضاء والقانون والتشريع - للقوانين الخاصة وال العامة والدولية فقط - وإنما المرجعية الحاكمة في كل ميادين الثقافة والفكر والعلم والقيم والحياة.

«فالرابطة الإسلامية - كما يقول السنهوري - يجب أن تفهم بمعنى المدينة الإسلامية، وأساس هذه المدينة الشريعة الإسلامية..»<sup>(١)</sup> .. فالشريعة الإسلامية هي أساس المدينة الإسلامية، التي هي الصيغة الحضارية للنهضة الشرقية.

ولذلك، جعل السنهوري من بعث الشريعة الإسلامية، بفتح باب الاجتهد الجديد فيها، مشروع حياته؛ بل وحلمه في هذه الحياة.. حتى لقد كتب - في مذكراته - يقول: «في أمران وددت ألا أموت قبل أن تكون لي قدم في السعي إلى تحقيقهما:

١ - فتح باب الاجتهد في الشريعة الإسلامية، حتى تعود الشريعة حية يستقي منها الشرق قوانينه.

٢ - «والأخذ بيد الفلاح المصري، وإنقاذه من حالة المؤس التي يعانيها..»<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان الكثيرون الذين تحدثوا ويتحدثون عن ضرورة فتح باب الاجتهد في الشريعة الإسلامية، لتعود مصدراً للقوانين الحديثة، قد وقفوا ويقفون عند حدود «الدعوة» لفتح باب الاجتهد، فإن السنهوري - عظيم القانون، وخير الدراسات القانونية، ورائد صناعة القانون في عصرنا الحديث - قد تجاوز حدود «الدعوة» إلى فتح باب الاجتهد في الشريعة الإسلامية إلى حيث أفضى في الحديث عن مخطط مدروس لهج جديد وحديث لدراسة الشريعة الإسلامية.. والتأكيد على أهمية المنهاج المقارن بين الشريعة والمنظومات القانونية الأخرى، كعامل أساسي من عوامل بعث هذه الشريعة، وفتح باب الاجتهد فيها.. فالمطلب ليس استدعاء الشريعة لتوضع في «متحف» المفاخر والنعيم التي نعمت بها هذه الأمة، وإنما استدعاها لتكون المرجعية الحاكمة للقوانين العصرية، والبدليل لهذه القوانين

(١) الأوراق الشخصية، لاهي في (١٥ - ٨ - ١٩٢٤ م).

(٢) المصدر السابق، القاهرة في (٢١ - ١ - ١٩٣٣ م).

الوافية من الغرب الاستعماري؛ ولذلك فلا بد من الدراسات المقارنة، التي تثبت لأساطين القانون - في كل المنظومات القانونية - أن هذه الشريعة الإسلامية هي الأرقى - حتى بمقاييس العصر الحاضر - وهي الأنفع والأوفى، إذا ما قورنت بالمنظومات القانونية الأخرى، وذلك فضلاً عن أنها هي تاريخ أمتنا، ومحظها عظمتها التاريخية، وتجسيد عقريتها وعزتها، وشرط الاستقلال الحقيقي عن قوى الهيمنة والاستعمار.

بهذا المنهاج فكَّر السنهوري - منذ فجر حياته - في بعث الشريعة الإسلامية.. فكتب - كتابة الخبر في القانون والفقه - يقول - وهو لا يزال طالب بعثة في فرنسا - «وددت لو استطعت عند الرجوع إلى مصر أن أجتهد في إنشاء دراسة خاصة يكون الغرض منها: إيجاد طريقة جديدة لدراسة الشريعة الإسلامية، ومقارنتها بالشريان الأخرى؛ حتى يتيسر فتح باب الاجتهاد في تلك الشريعة الغراء - ذلك الباب الذي أغلق منذ أمد طويل - وحتى يتيسر أيضاً - بعدما تختطف الشريعة أعناق تلك القرون الماضية - أن تؤثر تأثيراً جيداً في القوانين المستقبلية للأمة.. أسأل الله أن يحقق هذا الأمل..»<sup>(١)</sup>.

وكانت الدراسات العليا، واختيار موضوعات للرسائل الجامعية - في الدكتوراه - تتناول قضايا وميادين الشريعة الإسلامية، وتميزها وامتيازها، بنظرية مقارنة بينها وبين الشريان الأخرى.. وكذلك دراسة تاريخ التشريع الإسلامي.. كانت الدراسات العليا في هذه الميادين باباً من الأبواب التي أشار بها السنهوري لتجديد وإحياء هذه الشريعة، وفتح باب الاجتهاد فيها من جديد.

فلا بد من « تشجيع الرسائلات التي توضع في الشريعة الإسلامية وتاريخ التشريع الإسلامي، بحيث تكون طريق البحث كفيلة بتطبيق نظريات القانون المقارن مع الشريعة، وبث روح العصر فيها، مع مراعاة حاجيات العصر الحاضر وظروفه الاجتماعية والاقتصادية »<sup>(٢)</sup>.

ولأن السنهوري كان زعيماً من زعماء الإصلاح بالمعنى الشامل، فلقد رأى هذا المشروع الإحيائي لدراسات الشريعة الإسلامية ضمن مشروع أشمل لإحياء العلوم، كل العلوم الإسلامية في بلادنا.. ففكر في مشروع معاصر لإحياء العلوم الإسلامية، على غرار ما كان

(١) المصدر السابق، ليون في (٢١ - ١٩٢٢ م).

(٢) المصدر السابق، ليون في (٢٧ - ١٢ - ١٩٢٢ م).

من مشروع حجة الإسلام الغزالي (٤٥٠ - ١٠٥٨هـ / ١١١١ م) ومشروعه القديم لإحياء علوم الدين.. وفي ذلك، وعنده كتب السنهوري يقول:

«باسم «إحياء العلوم» - وهو اسم يذكر القاريء بأكبر مؤلف للغزالي - أفك في أن أشتراك مع من أرى فيه الرغبة الصادقة والكفاءة في تصنيف كتب في العلوم الإسلامية والشرقية، وهذه السلسلة تنقسم إلى أفرع (أقسام)، كفرع (قسم) القانون، والفلسفة، والأداب، وغير ذلك.

وقد عزّمت - بعون الله تعالى - أن أبدأ قسم القانون بترجمة كتاب لمصري، وضعه باللغة الفرنسية، في سوء استعمال الحقوق في الشريعة الإسلامية<sup>(١)</sup>، ثم أتلو هذا الكتاب بكتاب آخر في الشريعة يكون الغرض منها إزالة الجمود عن تلك الشريعة الغراء وبعث روح العصر فيها..<sup>(٢)</sup>.

فالسنهوري يريد أن يبدأ مشروعه لإحياء الدراسات حول الشريعة الإسلامية، بتقديم الجهود المعاصرة التي ارتادت هذا الميدان، وخاصة الرسالة الجامعية التي كتبت في «سوء استعمال الحقوق في الشريعة الإسلامية» .. وهي الرسالة التي أبرزت ميزة عظمى من ميزات الشريعة الإسلامية، تفوقت فيها على القوانين الغربية، حتى لقد لفتت هذه الرسالة أنظار فقهاء القانون الغربي إلى تميز - بل وامتياز - الشريعة الإسلامية، الأمر الذي انعكس في اعتقادهم الشريعة الإسلامية منظومة قانونية عالمية متميزة، في مؤتمر «لاهاي» للقانون الدولي سنة (١٩٣٢ م).

تحدث السنهوري عن هذه الرسالة، التي عزم على ترجمتها إلى العربية، لتكون نموذجاً يحتذى في الدراسات الجديدة التي تقدم نظريات ومبادئ وقواعد الشريعة الإسلامية، كسبيل لإحياء دراسات هذه الشريعة، وفتح باب الاجتهد فيها من جديد.

ولأن السنهوري كان خبيراً في القانون الحديث، وعارفاً بتراثه في فن الصياغة والتقوين، وغناه في التبويب.. وأنه أراد للشريعة الإسلامية أن تلبي احتياجات العصر؛ منافسة للقوانين

(١) رسالة دكتوراه، أنجزها بالفرنسية المرحوم محمد فتحي الذي توفي شاباً، وعنوانها «نظرة العصف في استعمال الحقوق في الفقه الإسلامي» - تحت إشراف الفقيه الفرنسي «إدوار لامير» أستاذ السنهوري، ولقد نشرها لامير بالفرنسية كأول عمل من أعمال تلاميذه المصريين في القانون وعلم الاجتماع الشرعي، في سلسلة «المركز الشرقي للدراسات القانونية والاجتماعية» فقدت قور صدورها.

(٢) المصدر السابق، ليون في (٥ - ١٠ - ١٩٢٣ م).

الأخرى، ومتفوقة عليها، فلقد دعا إلى تبوب الشريعة الإسلامية، في هذه الدراسات الإيجابية، التبوب الذي يضيف إليها، ويساعد على إبراز مميزاتها وامتيازها، فضلاً عما في ذلك من تيسير على العقل المعاصر أن يجد في هذه الشريعة حاجات الواقع الجديد، بما فيه من تركيب وتعقيد لم يشهدهما الواقع القديم الذي سادت فيه الشريعة الإسلامية.. وذلك بالتمييز بين:

- القانون الخاص، الحاكم لعلاقات الأفراد.
- والقانون العام، الحاكم للمؤسسات العامة، ولعلاقات الحاكمين بالمحكومين.
- والقانون الدستوري.
- والقانون الدولي.

فهذا هو التبوب العصري للقانون.. الذي اقترح السنهوري إدخاله في الدراسات الإيجابية للشريعة الإسلامية.. إذ «يجب في النهضة المرجوة للشريعة الإسلامية بذل جهودين مستقلين إلى حد ما»:

**المجهود الأول:** يتعلق بالقانون الخاص.

**المجهود الثاني:** يتعلق بالقانون العام.

وهذا يحسن إنشاء هيئات للعمل على تبيان القانون الدولي والقانون النظامي الإسلامي، على مثال الهيئات الغربية التي تعمل للقانون الدولي الغربي والقانون الدستوري ..<sup>(١)</sup>.

ولأن السنهوري كان يتحدث عن تجديد الجانب القانوني والفقهي - فقد المعاملات - في الشريعة الإسلامية؛ لأن هذا الجانب هو العام لكل الأمة، على اختلاف عقائدها الدينية، وهو الذي تقوم عليه المذية الإسلامية، التي هي ميراث حلال لكل شعوب الشرق، فلقد نبه على أن هذا الجانب قد اعتمد الإسلام فيه على العقل؛ فالمعاملات معقوله الحكم والعلل، وهي تغييراً تحقيقاً للمصالح؛ بينما العبادات قد تكون حكمها تعبدية، لا يستقل العقل بإدراكتها، وقد تكون الطاعة - المؤسسة على الحب - هي غايتها..

نبه السنهوري على مقام العقل في هذا الجانب من الشريعة الإسلامية، ليؤكد على اتساع ميادين وآفاق الإحياء لها والتجديد فيها والمرونة المرجوة منها.. ولذلك فإن «أول

<sup>(١)</sup> المصدر السابق، باريس في (٢٣ - ١١ - ١٩٢٣ م).

مجهود تبني عليه نهضة الشريعة الإسلامية - بعد فصل المعاملات عن العقائد - أن يكون العقل هو السائد في فقه المعاملات، وتوجد أدلة كثيرة في الشريعة الإسلامية ثبت أن العقل أساس هذا القسم من الشريعة على الأقل..<sup>(١)</sup>

« ولا شك في أن النبي ﷺ لم يأت بأحكام تتناقض مع العقل في زمانه أو تؤقع إمكان تناقضها في المستقبل؛ بل إنه نظر إلى إمكان تطور العقل فأوجد في الأحكام التي أتى بها مرونة وجعلها صالحة لكل زمن تطبق فيه..<sup>(٢)</sup> »

« وأنا آفهم من أن الإسلام دين الفطرة، وأنه صالح لكل زمان ومكان، إنه شريعة مرنّة صالحة لأن تلبس لباس الزمن الذي تعيش فيه..<sup>(٣)</sup> »

« وهذه الشريعة الإسلامية إذا صادفت من يُعنى بأمرها، تستطيع أن تجاري القانون الحديث دون تقصير؛ بل وتفوق عليه في بعض المسائل..<sup>(٤)</sup> »

هكذا تحدث السنّوري عن الشريعة الإسلامية، وهو الخبر في القانون الحديث.. والخبر في المنظومات القانونية العالمية.. والخبر في مقارنة القوانين في هذه المنظومات.. والخبر في الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها.. هكذا تحدث عن الشريعة الإسلامية، لا من منطلق الاعتزاز فقط بمحكمتها من الإسلام، ولا هالتها في الموروث الحضاري، ولا لدورها في تكوين الشخصية القومية، ولا لارتباطها بالأسلاف العظام.. وإنما - مع كل ذلك وإضافة إليه - بجدرتها النابعة من صلاحيتها للعصر وللمستقبل.. وتفوقها على المنظومات القانونية الأخرى في الوفاء بالحاجات الإنسانية المعاصرة، والمرونة التي تميزت بها، والتي يجعلها وافية بهذه الحاجات على اختلاف الزمان والمكان.

وإذا كان الحديث عن « مرونة » الشريعة الإسلامية قد أصبح حَالاً للأوجه المختلفة؛ بل والمتناقضة أحياناً، حتى ليتحدث عن هذه « المرونة » من يريد « تجاوز » الشريعة و« نسخها »!.. فإن السنّوري يasha - من موقع الخبر بالشريعة وفقه معاملاتها - يضيّط مفهوم « المرونة » ضيّطاً موضوعياً ومتوازناً، على النحو الذي لا يدع مجالاً للبس أو الإيهام.. فمبادئ الشريعة

(١) المصدر السابق، ليون في (٢٩ - ١٠ - ١٩٢٤م).

(٢) المصدر السابق، ليون في (١١ - ٣ - ١٩٢٣م).

(٣) المصدر السابق، ليون في (٢٧ - ٦ - ١٩٢٣م).

(٤) الدين والدولة في الإسلام، سنة (١٩٢٩م).

الإسلامية وقواعدها وفلسفتها في التشريع هي ثوابت، لا تعرض لها المرونة ، مهما تغير الزمان واختلف المكان .. بينما «الأحكام» المستنبطه من هذه المبادئ، أي: فقه المعاملات - في المذاهب الفقهية المختلفة - هي التي تمثل المرونة، المواكبة لمستجدات العصور، ومتغيرات الأماكن، واختلافات المصالح والأعراف.

«الأحكام» هي التي تغير بتغير الزمان والمكان، بينما المبادئ والقواعد والأصول في الشريعة الإسلامية، ثوابت لا تغير فيها ولا تبدل .. وبذلك تجمع الشريعة بين الثبات والتطور، بين الخلود والتتجدد.. فالمرونة - كوصف للشريعة - هي قابلتها لأن تستتبط منها «الأحكام» المتغيرة، وليس حدوث التغيير في مبادئها وقواعدها وأصولها وفلسفتها في التشريع.

لقد وعى السنهوري هذه الحقيقة - التي يجهلها قوم ويتجاهلها آخرون! - وضرب على فهمه لها الأمثال .. ومنها مثال مثير للجدل في واقعنا الإسلامي، منذ الاحتكاك بالنظام الاقتصادي الغربي - النظام الرأسمالي - وحتى الآن.

فالربا محظوظ في الشريعة الإسلامية، سواء أكان قليلاً أو كثيراً.. لكن النظام الرأسمالي قد اقتضى - بحكم طبيعته - نظام «الفائدة» في المعاملات الرأسمالية في المصارف وفي غيرها، فمن الممكن - في رأي السنهوري - أن تسع «أحكام الفقه المعاصر» في النظام الرأسمالي، الفوائد غير الفاحشة، باعتبارها من مقتضيات الواقع الرأسمالي المعاصر، والذي يمثل «نازلة» من نوازل العصر، لم يعرفها تاريخنا القديم - الذي كان الربا فيه محظوظاً باطلاق - وذلك دون أن نقول إن هذه الفوائد هي من المقبول في «الشريعة الإسلامية» .. فالقبول بها هو «حكم فقهي»، يراعي ضرورات عصرية، وليس «مبدأ شرعاً» خالداً وثابتاً في فلسفة الإسلام التشريعية.. وعندما يتجاوز التطور الاقتصادي النظام الرأسمالي - كما تنبأ السنهوري - يعود الفقه الإسلامي عن حكم القبول بالفائدة غير الفاحشة إلى مطلق التحرير لقليلها والكثير.

وعلى السنهوري مفهوم «المرونة» للشريعة الإسلامية، وضرب عليه قوله هذا المثال .. فقال:

«ومهما كانت الحاجة الشديدة إلى النهو من بالشريعة الإسلامية، وجعلها مطابقة لروح العصر الحاضر، فلا يغيب عن يزيد القيام بإصلاح من هذا القبيل أن يترك للشريعة مرونتها، ويكتفي باستنباط أحكام منها تتفق مع العصر الذي هو فيه، دون أن يرتكب

خطأً فيقول بصلاحية هذه الأحكام المستبطة صلاحية مطلقة، فقد يجيء عصر آخر تغير فيه المدنية والأراء السائدة في الوقت الحاضر، وقد يكون بعض من الآراء في فقه الشريعة لا يصلح في الوقت الذي نحن فيه، ويجب تعديله في نظر البعض، ثم يأتي عصر آخر يكون فيه نفس الرأي صالحًا.

والمثل الذي أذكر فيه الآن هو الربا، ولا شك في أن من قواعد النظام الاقتصادي الآن رؤوس الأموال، وهذه لا تهيا إلا إذا تقرر مبدأ الفائدة المعتدلة، فيمكن أن يقول البعض - إذن - بتنقييد الربا المنوع في الشريعة على أنه الربا الفاحش، وهذا تحرمه كل الشرائع، ويجرم العقل والمصلحة، ولكن ليس من الأمانة العلمية ولا من المصلحة أن يدعى (من يريد إدخال هذا التغيير) أن هذا هو المعنى الذي فهمه المسلمون - قبلاً - من الآيات التي تحرم الربا، فالواقع أن المسلمين كانوا يحرمون الربا - كثيرة وقليله - ولم يكن في الأنظمة الاقتصادية في ذلك العهد ما لا يتألف مع هذا التحريم، فإذا جدت أنظمة اقتصادية في عصر تقتضي التمييز بين كثير الربا وقليله، وكانت المصلحة تقتضي بهذا التغيير، فيجب أن يردد على أنه مقيد بالعصر الذي افضاها، وقد يأتي زمن - ويوجد من البوادر ما يدعو لتوقع ذلك - يتৎفض في النظم الاقتصادي الحاضر، وتقل أهمية رؤوس الأموال أو تندم، ويصبح الربا الفائد - منها قل - لا يتفق مع روح العصر، فعند ذلك نرجع إلى ما فهمه المسلمون أولاً من وجوب تحريم الربا، ويكون هذا صحيحًا، وتسع الشريعة الإسلامية بالتطور الجديد في الأفكار...<sup>(١)</sup>.

فتتجدد دراسات الشريعة الإسلامية، لإعادة فتح باب الاجتهاد فيها، يقتضي - في نظر السنوري - التمييز بين الجوانب العقدية والعبادية فيها - وهي الخاصة بال المسلمين وحدهم.. ولا مرونة فيها ولا تطواراً - وبين الثقافة الإسلامية والمدنية الإسلامية وشريعة القانون وفقه المعاملات، وهي العامة للأمة، على اختلاف أديانها.. وفيها تكون المرونة ويكون التطور.

بل لقد رأى السنوري في هذا التمييز ما يجعل الشريعة القانونية - مبادئ القانون - وفقه معاملاتها مقبولة؛ بل ومطلوبة ومرغوبة من غير المسلمين، في المجتمعات الإسلامية، وفي الدوائر العالمية؛ لأنها - حتى بمعايير «الجدوى.. والنفع» - هي الأرقى والأقدر على

<sup>(١)</sup> الأوراق الشخصية، لأهاري في (٩٢-١٩٢٤م).

تحقيق مصالح العباد.. ولذلك، دعا السنهوري إلى إشراك غير المسلمين في حركة تجديد فقه المعاملات وتقنياته، وذلك بإحياء وإعمال المبدأ الإسلامي: «شريعة من قبلنا شريعة لنا ما لم تنسخ»، وبذلك تصبح الشريعة الإسلامية قانون الأمة، بمللها الدينية المختلفة.. وفي ذلك فضل السنهوري منهاجاً وأضحاً، فقال: «أرى أن الأساس الذي يبني عليه إحياء الشريعة الإسلامية يجب أن يكون كما يأقى:

- ١- تمييز الاعتقاد الديني المحض عن الشريعة باعتبارها قانوناً لتنظيم علاقات البشر بعضها بالبعض (الفقه أو علم الفروع).
- ٢- في نطاق الفقه، يؤخذ الجزء الخاص بالقانون (حالصاً من الجزء الخاص بالعوائد والعبادات) ويستخرج منه القواعد العامة للشريعة الإسلامية، وهي قواعد تصلح لعموميتها أن تطبق كل زمان ومكان، وتعتبر هذه القواعد أصولاً للشريعة الإسلامية.
- ٣- هذه الأصول لا تتغير باعتبارها أصولاً، ولكن تطبيقها تختلف:
  - أولاً: باختلاف الزمن.
  - ثانياً: باختلاف الأمم.

وعلى ذلك تكون هناك أصول للشريعة الإسلامية لا تتغير، وتتفاصيل الشريعة الإسلامية تتغير بتغير الزمان والمكان، ويكون من المعقول - مع بقاء الأصول واحدة - أن تكون هناك تفاصيل قررت في قرن معين وفي بلد معين، وهذا هو المعنى الذي يجب أن يعطى للمذاهب المختلفة في الشريعة الإسلامية، كمذهب الإمام أبي حنيفة مثلاً؛ أي أنه يجب أن يفهم هذا المذهب على أنه مذهب لتطبيق أصول الشريعة الإسلامية في الزمن الذي وجد فيه والإقليم الذي انتشر فيه، وأنه يعبر عن الشريعة الإسلامية بهذين القيدتين، فيقال: إن التفاصيل التي ارتفاها زمن كذا وإقليم كذا هي كذا وكذا. وهذا لا يستبع أن هذه التفاصيل يجب أن يرضيها كل زمن وكل إقليم؛ بل لكل من هذين أن يستنبط من التفاصيل ما ينطبق على ظروفه الخاصة.

وليس معنى هذا أن يطرح التفاصيل التي تعب في استبطاطها الأزمنة والأقاليم الأخرى بمجهودات تستوجب الإعجاب؛ بل يجب ربط الحاضر بالماضي ربطاً لا يقيد الحاضر فيغلّه ويوقف تقدمه، ولا يقطع صلته بالماضي فتنعدم وحدة الشريعة الإسلامية في مجموعها.

هذا هو الأساس الذي يصلح - في نظري - لإحياء الشريعة الإسلامية، وكل مسألة من المسائل الثلاث المتقدمة تحتاج إلى بحث وعناية.

وأزيد هنا: أنه في إحياء الشريعة الإسلامية لا ينبغي الاقتصار على كونها شريعة صالحة لتطبيقها على المسلمين في العصر الحاضر؛ بل على غير المسلمين أيضاً، وليس معنى هذا إرغام غير المسلمين على اتباع قواعد لا تقرها معتقداتهم وأديانهم المختلفة، التي يجب احترامها احتراماً تاماً؛ بل معناه أن تكون حركة إحياء الشريعة الإسلامية مبنية على أساس لا يتناقض مع هذه المعتقدات الدينية، ولتحقيق ذلك يجب تقرير مبدأين:

١- أن يعمل في هذه الحركة الإصلاحية إلى جانب المسلمين غيرهم من الشرقيين غير المسلمين، القانونيين منهم والاجتماعيين.

٢- أن يقرر - بجلاء - قاعدة لم تُعط حتى الآن عناية كافية وهي: أن الشريعة الإسلامية تكملها الشرائع الأخرى ما لم تناقض معها هذه الشرائع فتنسخ الجزء الذي تناقضت فيه معها، وفيما عدا ذلك فإنه يجب اعتبار هذه الشرائع قائمة كجزء من الشريعة الإسلامية، ويتحقق هدف هذه القاعدة يمكن قبول كثير من مبادئ الشرائع الأخرى الصالحة للتطبيق في العصر الحاضر ..<sup>(١)</sup>.

هكذا رسم السنهوري - من موقع الريادة والخبرة في القانون.. والشريعة الإسلامية.. وفقه معاملاتها - منهاج الإحياء والتجديد لدراساتها.. ودور المنهاج المقارن في إبراز جدارتها وصلاحيتها.. ومنهاج التبويب والتقوين الحديث لقوانينها.. وذلك حتى تعود - بالاجتهاد الجديد، الذي تفتح أبوابه هذه الدراسات - فتتخطى أعناق القرون، لتصبح لها الحاكمة في القانون المعاصر والمستقبل لكل الأمة.. وفيها بين دول هذه الأمة.. وفي التأسيس لرابطة الشعوب الإسلامية.. بل وفي القانون الدولي أيضاً.

وكما رأى السنهوري - وهو يتحدث عن هيئة الأمم الإسلامية - مصر دوراً رياضياً في تحقيق الوحدة العربية والجامعة الإسلامية.. فلقد رأى مصر - أيضاً - دوراً متميزاً في هذا الإحياء المنشود للشريعة الإسلامية.. «فلقد اندمجت بلادنا المصرية في الدولة الإسلامية بالفتح العربي، وصارت مصر قطراً إسلامياً حتى يومنا هذا، وحلّت الشريعة الإسلامية

(١) المصدر السابق، باريس في (٢٤-٢-١٩٢٤م).

محل الشريعة الرومانية، وكان من شأن ذلك أن كثُر الفقهاء والمجتهدون في مصر، ومن أعلامهم الإمام الشافعي <sup>رضي الله عنه</sup>، وما زال المجتهدون يتولون على مصر، حتى أنشئ الجامع الأزهر، في عهد الدولة الفاطمية، فضمن للعلوم الإسلامية مركزاً ثابتاً دائمًا، وجعل لمصر مكانة ممتازة بين الأقطار العربية.

ولا شك في أن المصريين وضعوا حجرًا كبيرًا في بناء الشريعة الإسلامية، وساعدوا كثيراً على إعلانها، على أن ما يتظر منهم في المستقبل أكبر خطراً مما فعلوه في الماضي، فهم أكبر أمة إسلامية تحمل في عنقها أمانة النهضة بهذه الشريعة الغراء، فتختلط بها أعناق القرون، حتى يتسللها الجيل المُقبل بمُجده حية، فيها قوة تمكّن جراثيم الجمود، وتُعيد إليها الجدّة والشباب <sup>(١)</sup>.

هكذا صاغ السنّهوري باشا منهاج إحياء الشريعة الإسلامية، لتحيا بِإيحائها المدنية الإسلامية، ولتكون البديل الإسلامي للنموذج المادي للحضارة الغربية، وقوانينها التي فرضها الاستعمار على بلادنا العربية والإسلامية.. فكان منهاجه هذا واحداً من ميادين الإصلاح لواحد من زعماء الإصلاح في عصرنا الحديث.. زعيم أطلق عليه أستاذُه الغرنسي «لامبير» لقب «الإمام الخامس» - بعد أئمَّة المذاهب الأربع الكبار في الفقه الإسلامي - وهو يدرس الدكتوراه في باريس، في عشرينات القرن العشرين.. بينما جهل - أو تجاهل - الكثيرون هذا الميدان من ميادين الإصلاح عند هذا الإمام العظيم.

\* \* \*

وإذا كانت نصوص السنّهوري - التي أوردنا طرقاً منها - إنما تعبّر في صدق وجلاء عن أن إحياء الشريعة الإسلامية، لتعود إلى عرش حاكميتها في قانون الأمة، إنما كان المشروع الذي ركز عليه تركيزاً شديداً.. فإن هذه الحقيقة تزداد جلاء؛ بل وحججاً، عندما نعلم أن مشروعه هذا لإحياء الشريعة قد لازمه - في الفكر والعمل - على امتداد سنوات عمره المديد، وإذا كان المقام لا يتسع للإطالة، ولا للتفاصيل، فضلاً عن استقراء أفكار الرجل وأعماله في هذا الميدان - وهي التي سيجدها القارئ في نصوص «إسلامياته»، التي نعدّها للطبع <sup>(٢)</sup>

(١) الدين والدولة في الإسلام، سنة ١٩٢٩م).

(٢) نشرته بعد ذلك دار الوفاء بالقاهرة (الناشر).

فإن وقفات أمام «محطات» في حياة السنهوري، كانت مناسبات طرق فيها الحديث عن هذا المشروع، هي ضرورية لمزيد من الأضواء على هذا المنهاج الإصلاحي الذي قدمه هذا الرجل في هذا الميدان.

### سنة (١٩٣٢م) : مؤتمر لاهي.. والعيد الخمسيني للمحاكم الأهلية:

كان إحياء الشريعة الإسلامية، لتأسيس عليها المدينة الإسلامية الحديثة، والجامعة الإسلامية الجديدة، حلم حياة السنهوري باشا، والمشروع الفكري الذي لازمه عبر سنوات عمره الجديد.. في المذكرات.. والمقالات.. والمحاضرات العامة، وفي الجامعات.. وفي مؤتمرات القانون - القومية والدولية - وفي المؤلفات الفكرية والقانونية.. وعلى منصة القضاء.. وفي صروح القواطن المدنيّة التي بناها هذا المشرع العظيم لمصر والعراق وسوريا والكويت ولبيبا.. إلخ.. إلخ.. إلخ.

ففي أواخره الشخصية، يكتب عن غدر أوروبا بالدولة العثمانية - في أكتوبر سنة (١٩١٨م) - أي: عقب تخرجه من مدرسة الحقوق مباشرة.. وفي يناير سنة (١٩٢٢م) يكتب عن مشروعه لإحياء الشريعة الإسلامية.. وعن الجامعة الإسلامية.. ثم يلزمه هذا الحلم العظيم بالإحياء الإسلامي طوال سنوات عمره، في الفكر والمارسة والتطبيق.

ومع هذه الاستمرارية للعلاقة بين السنهوري والشريعة الإسلامية، فلقد برزت في سنوات عمره «محطات» زاد اهتمامه فيها بهذا المشروع؛ ملابسات اقترن بهذه «المحطات».

- ففي سنة (١٩٣٢م) عقد - بمدينة «lahayi» - «المؤتمر الدولي للقانون المقارن»، وشارك فيه الدكتور السنهوري، ودعا فقهاء القانون الدولي إلى اعتناد الشريعة الإسلامية منظومة قانونية متميزة مع المنظومات القانونية العالمية، ولئن هذا المطلب استجابة كبيرة.. بل إن أستاذته في دراساته للدكتوراه - العالمة الفرنسي «إدوار لامير» - قد حُلَّ السنهوري وزملاؤه المصريين مسؤولة العمل على إنجاز تجديد فقه الشريعة الإسلامية، لتتيسّر مقارنتها بالقوانين الأخرى، والاستفادة من كنوزها.. فكتب «لامير» - في تقريره عن أعمال مؤتمر «lahayi» - يقول:

«إذا كنت أستعيد هذه الذكرى التي أثارتها ملاحظات الأستاذ السنهوري، فذلك لأبرهن لزملائنا المصريين على أنهم هم الذين يقْبضون بأيديهم على الوسائل التي تمكّن من

سكب النور على الخدمات التي تستطيع الشريعة الإسلامية أن تزود بها الفقه المقارن، وحسبهم في سبيل هذا أن يقيموا في جامعتهم القومية مركزاً للأبحاث العلمية لمقارنة الشارع ..». فعاد السنهوري من « لاهاي »، وهو يحمل هذا « التكليف الدولي » ببعث الشريعة الإسلامية وتجديده وتقدير فقه معاملاتها، وانضم هذا « التكليف الدولي » إلى الدافع الذاتي، والباعث الديني، والعامل الحضاري، والعزة القومية، لتزيد من عزم الرجل وجهاه على هذا الطريق..

ولقد اعتبر السنهوري باشا أن هذا « التكليف الدولي » - الذي مثل اعتراضاً عالياً يتميز بعظمة الشريعة الإسلامية - هو بمثابة « إشارة الابتداء » لتكثيف الجهد على هذا الطريق.. فكتب - في تقريره عن هذا المؤتمر - يقول:

« لقد حان الوقت، وأعطانا مؤتمر لاهاي إشارة الابتداء. لقد آن الأوان لدراسة القانون بفتحات التجديد، وإن علينا أن نرد إلى الشريعة الإسلامية - بدراسة تاريخية ومقارنة عميقة جادة - صفة التواؤم مع حاجات النظام الاجتماعي القائم، وإن نقطة الابتداء من هذا العمل يجب أن تكون - كما سبق أن قلته في كتابي عن (الخلافة) - الفصل بين الجزء الديني والجزء الزمني في الشريعة الإسلامية؛ ذلك أن الجزء الديني يجب أن يفلت من دائرة دراساتنا ليقى حكراً الرجال الدين من المسلمين.

ولأن علينا أن نعني في دراستنا يجعل الشريعة الإسلامية مكنة التطبيق على السواء بالقياس للمسلمين وغير المسلمين، كان واجباً أن نميز - في نظام القسم الزمني من الشريعة نفسه - القواعد ذات الصبغة الدينية من القواعد ذات الصبغة القانونية البحتة.

إنني لا أعني بالإسلام - في ميدان الدراسة القانونية - مجموعة من القواعد الدينية، وإنما نظاماً للحضارة يعتمد على أساس من التنظيم القانوني. هذا هو الإسلام الثقافة لا الإسلام العبادة، وإن ليزعم بأن المصريين جميعاً، مسلمين وغير مسلمين، ليجتمعوا على إقرار ضرورة النهوض بحركة ترمي إلى التمكين لهذا النظام القانوني العتيد من الانطباق في العصر الحاضر، وهو ذلك النظام الذي اشتراك في بنائه من رجال القانون الإسلامي من لا يقاربهم في عظمتهم غير فقهاء الرومان.

إن على كُلّيتنا - (الحقوق) - أن تخطو الخطوة الأولى في سبيل هذا الإصلاح؛ بل في سبيل هذا «الرنسانس»<sup>(١)</sup> منها تتكلف في هذا السبيل. إن كلمة «الرنسانس» قد تكون الكلمة طموحة، ولكنها يبررها ما في هذا العمل من عظيم الخطورة.

إن علينا أن نعيد إلى مصطلح الحضارة الإسلامية المرونة التي فقدتها، وألا نعتبرها مجرد مجموعة من القواعد الدينية؛ بل صورة بدئعة من صور المدنية يقدمها التاريخ إلينا - على حد قول «لامبير» - كثمرة للنشاط المشترك الذي ساهمت فيه جميع الوحدات الدينية التي تعيش متذكرةً بعيدة تعمل جنباً إلى جنب في ظل راية الإسلام».

هكذا نقل السنهوري - بعد توصيات مؤتمر لاهاي - نقل مشروعه لإحياء وتجديده الشريعة الإسلامية، من الإطار «الذاتي» إلى الإطار «العام» طالباً من كلية الحقوق أن تخطو الخطوة الأولى في سبيل النهضة الإسلامية - «الرنسانس» - المؤسسة على الشريعة الإسلامية، قانوناً قومياً لكل الذين استظلوا - عبر القرون الطويلة - برؤى الإسلام.

- ولقد صادف انعقاد «المؤتمر الدولي للقانون المقارن» بـلاهاي سنة (١٩٣٢م)، مرور خمسين عاماً على وضع القانون المدني المصري - ذي المرجعية الفرنسية - وعلى إنشاء المحاكم الأهلية المصرية - العيد الخمسيني لهذه المحاكم - فانتطلق السنهوري - مستعيناً بتوصيات مؤتمر لاهاي حول الشريعة الإسلامية - ليكشف الجهد في الدعوة إلى «وجوب تنقيح القانون المدني المصري»، وإلى إعادة مرجعية الشريعة الإسلامية لهذا القانون، ما دامت مرجعيته الفرنسية قد فرضتها التدخلات والسلطات الاستعمارية.. فمن الواجب مواكبة العودة لمرجعية الشريعة الإسلامية - وهي قانون الأمة والحضارة والمدنية - سعي مصر إلى تحقيق الاستقلال السياسي؛ لأن الاستقلال الفقهي والقانوني شرط لتحقيق هذا الاستقلال السياسي.

لقد اغتنم السنهوري هذه المناسبة - العيد الخمسيني للمحاكم الأهلية المصرية - ليشير قضية المرجعية الإسلامية للقانون المدني المصري، بدلاً من المرجعية الفرنسية التي فرضها الاستعمار.. فكتب وحاضر عن «وجوب تنقيح القانون المدني المصري، وعلى أي أساس يكون التنقيح»، فأضاف إلى تراثه الفكرى آثاراً مضيئة بجهاده في سبيل أسلمة القانون.

<sup>(١)</sup> أي: نهضة - ولقد شاع استخدام «الرنسانس» وصفاً للنهضة الأوروبية التي أخرجت أوروبا من عصورها المظلمة وتخللها الحضاري، واستخدم المصطلح وصفاً للنهضات الحديثة في العلوم والفلسفات.

ولقد تحدث في هذه الكتابات عن المنهاج المقترن للتجميد العلمي للشريعة الإسلامية - وهو الذي طرق الحديث عنه عبر مراحل حياته المعاقبة - وتحدث أيضًا عن ضرورة «التطبيق» بعد «التنظير».. فقال:

« لا ننكر أن الشريعة الإسلامية في حاجة إلى حركة علمية قوية، تعيد لها جدتها، وتنهض ما تراكم عليها من غبار الركود الفكري الذي ساد الشرق منذ أمد طويل، وتكسر منها أغلال التقليد الذي تقييد به المتأخرون من الفقهاء.

ولقد اقتربنا في كتاب (الخلافة) أن ترتكز هذه الحركة العلمية على دراسة الشريعة طبقاً للأساليب العلمية الحديثة، وفي ضوء القانون المقارن، وتقوم هذه الدراسة الجدية على أساس التمييز ما بين الأحكام الدينية والأحكام القانونية؛ فال الأولى لا شأن لنا بها، وإنما نعني بالأ الأخيرة، فنميز فيها بين حكم اقتضاء اقتران الدين بالفقه الإسلامي، وهذا يبقى محترماً، ولكن في العقيدة والقلب؛ إذ هو مرتکز على الدين، وحكم قائم على أساس المنطق القانوني المحسض، وهذا هو الذي يدخل في دائرة بحثنا العلمي، ثم نميز أيضاً، في هذه الأحكام القانونية المحسضة، بين المبادئ العامة الشاملة، وهذه هي الأسس التي تبقى، والأحكام التفصيلية التطبيقية، وهذه هي التي تتطور حتى تماشي الزمان ».

ومضى السنهوري، ليافت الأنوار إلى آفاق التطور غير المحدود الذي يفتحه « مصدر الإجماع » في الشريعة الإسلامية؛ لأن هذا الإجماع هو « النظام النبوي العلمي »، الذي يتولى فيه العلماء سلطات الأمة في التشريع والتقنين، وهي سلطات متتجدد بتجدد المصالح والمشكلات.. فقال: « ولا ننسى أن بين المصادر الأربع للشريعة الإسلامية مصدرًا هو الإجماع، نعتبره مفتاح التطور في هذه الشريعة، فهو الذي يكفل لها حياة متتجدة تماشى مع مقتضيات المدنيات المتغيرة.

فالإجماع في المرحلة الأولى كان شيئاً يصدر عن غير قصد؛ بل عن غير شعور؛ عادة أفها الناس فصارت محترمة، أما في المراحلين الآخرين (مرحلة التابعين ومرحلة تابعي التابعين) فهو يصدر عن شعور، وإن لم يصدر عن اتفاق مقصود.

فلو تطور الإجماع - في مراحله المنشقة - وجب أن يصل إلى مرحلة يصدر فيها عن هذا الاتفاق المقصود، ولا يكتفى فيه بالاتفاق العرضي، فيجتمع المسلمين، أو نواب عنهم، ويستعرضون مسائلهم ويقررون فيها أحكاماً تتفق مع حضارة زمنهم، وهذه الأحكام

تكون شرعاً، وبذلك يكون الإجماع عنصر التجديد في الشريعة الإسلامية، يحتفظ لها بمرورتها وبقدرتها على التطور..».

وبعد تبنيه الستهوري على دور «الإجماع» في جعل الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها، على نحو من المرونة التي توأكب كل الأزمنة وكل الأمكنة، وتلبى كلصالح المشرفة.. نبه إلى امتياز الشريعة الإسلامية بأنها - علاوة على تحقيقها لكل مقتضيات المدنية المعاصرة - فإنها هي التراث العظيم للأمة عبر تاريخها المجيد وفيها الروح الملائمة لشخصية الأمة، وواقعها المتميز.. فهي مصدر للعزّة القوميّة والاستقلال في المدنية، كما أنها المستقبل المشرق لهذه الأمة أيضًا.

«إن استقاء تشريعنا من مصدر الشريعة الإسلامية عمل يتتفق مع تعاليمنا القانونية القديمة، ويستقيم مع النظر الصحيح من أن القانون لا يخلق خلقاً؛ بل ينمو ويتطور، ويحصل حاضره بما فيه، هذا من الناحية التاريخية.

أما من الناحية العلمية، فالشريعة الإسلامية تعد في نظر المنصفين من أرقى النظم القانونية في العالم، وهي تصلح أن تكون دعامة من دعائم القانون المقارن، ولا نعرف في تاريخ القانون نظاماً قانونياً قام على دعائم ثابتة من المنطق القانوني الدقيق يضاهي منطق القانون الروماني إلا الشريعة الإسلامية، فإذا كان لنا هذا التراث العظيم، فكيف يجوز لنا أن نفرط فيه؟

ولا يجوز أن نخدع بهذه النظرة السطحية التي يلقاها البعض على الشريعة الإسلامية، فيعتقد فيها عدم الصلاحية، والجمود، فإنها نظرة خاطئة، فالشريعة الإسلامية قد تطورت كثيراً، وتستطيع أن تتطور، حتى تماشى المدنية الحاضرة، وقد أنصفها الدكتور «إنريكو إنساباتو Enrico Insabato» حين قال:

«إن الإسلام إذا كان محدوداً غير متغير في شكله، يتهاوى بالرغم من ذلك مع مقتضيات الحاجات الظاهرة، فهو يستطع أن يتتطور، دون أن يتضاءل، في خلال القرون، وبينما يحتفظاً بكل ما له من قوة الحياة والمرونة.. ولا يجوز أن تهدم يد الخلافة هذا الهيكل العظيم من العلوم الإسلامية، أو أن تغفله، أو أن تمسه بسوء، فهو الذي أعطى للعالم أرضية الشرائع ثباتاً، شريعة تفوق - في كثير من تفاصيلها - الشرائع الأوروبية..».

وغير كون الشريعة الإسلامية هي الأرقى والأكثر تفوقاً بالمقارنة مع الشرائع الأوروبية.. حتى بشهادة الفقهاء الأوروبيين، وغير أنها - بالنسبة للأمة - هي العزة التاريخية والمجده

القومي القديم، فضلاً عن أنها الملائمة لروح الواقع الشرقي وإنسان هذا الواقع.. فلقد تحدث السنهوري عن امتيازها - كقانون - بأنها هي «عُرف بلادنا»، الذي تعارف عليه الناس.. «فُعرف البلد هو الشريعة الإسلامية، وقد قسرته المحاكم بذلك..».. أي أن القضاء الوطني - حتى في ظل المرجعية الفرنسية لقانون - قد فسر «عرف البلد» بأنه هو الشريعة الإسلامية.. فهي حياة الأمة وذاتيتها وهويتها.

ثم يتحدث السنهوري - وهو بقصد الدعوة إلى تنقیح القانون المدني المصري - وكان الطموح هو مجرد «التنقیح»؛ لأن الاستعمار - سنة (١٩٣٢م) - كان حاكماً، والامتيازات الأجنبية ضاغطة.. يتحدث السنهوري عن فوائد إعادة المرجعية الإسلامية إلى القانون المدني.. ففيها:

- ترقية لهذا القانون عن حاله في ظل المرجعية الفرنسية - مرجعية قانون نابليون.
- وسد وجوه التقصّي في هذا القانون.. وهي وجوه تقصّي نابعة من الأخذ عن قانون أجنبى.
- وللاءمة لروح الأمة، على النحو الذي يجعل القانون مرعياً ومحترماً من الجمهور.

يتحدث السنهوري عن هذه الفوائد، فيقول: «إن الشريعة الإسلامية يفيد الرجوع إليها في شيئاً

أولاً: في ترقية مبادئ القانون المصري.

ثانياً: في سد وجوه التقصّي فيه.

أما ترقية مبادئ التشريع، فذلك يكون على وجهين:

- ١ - من طريق النظريات العامة التي تتوافق مع جميع نواحي القانون، فهناك من هذه النظريات ما نجده في الشريعة الإسلامية متفقاً مع أحدث النظريات التي تقرّرها القوانين الحديثة، فمثل هذه النظريات يجب ألا تتردد في الأخذ بها، لا لأنه مقرر في القوانين الحديثة، فهذا وحده لا يكفي؛ إذ قد تقرر هذه القوانين نظريات صالحة للبلاد التي بنيت فيها، ولكنها لا تصلح لنا، وإنها نأخذ منها من الشريعة الإسلامية وهي شريعة البلاد في الماضي ولا تزال جزءاً من شريعته في الحاضر، قد أخذت بهذه المبادئ، فهي - إذن - مبادئ تتفق مع تعاليدنا القانونية.

- ٢ - هناك مبادئ قانونية أقل شيوعاً من النظريات المتقدمة، وهي مبادئ أخذت في الظهور في بعض القوانين الحديثة، ولا تزال محلاً للنظر، والمفنن المصري سيقف أمامها في

شيء من الحرية، أياخذ بها أم يدعها؟ فيستطيع أن يستعين بالشريعة الإسلامية، ليثبت في موقفه منها، فإن كان لها أصل في الشريعة كان مرجحاً للأخذ بها في التقنين المصري.

أما سد وجوه النقص في التشريع المصري، فذلك يكون أيضاً من وجهين:

١ - هناك أحكام تنقص تشريعنا، ولا يزال مكانها شاغراً لم يملأه القضاء، ونحسن كثيراً لو ملأنا هذا المكان بأحكام الشريعة الإسلامية، مما يكون أقرب لتقاليتنا، وهو بعد متفق مع المبادئ القانونية الحديثة؛ بل قد يكون أرقى منها.

٢ - ثم إن هناك وجوه نقص في التشريع المصري، قد سدّها القضاء بأحكامه، وقد اتفق القضاء في هذه المسائل مع ما قررته الشريعة الإسلامية فيها من الأحكام، فنسجل في تقنيناً الجديد هذه الأحكام، مستندين فيها إلى القضاء والشريعة الإسلامية<sup>(١)</sup>.

ثم طرق السنوري ميدان آخر من ميادين تميز وامتياز الشريعة الإسلامية على القوانين الأوربية الواقفة. فالشريعة كانت - تارياً وعبر أكثر من عشرة قرون - هي القانون الواحد الموحد لكل الأمة، على اختلاف مللها الدينية، ومن ثم كانت عامل وحدة للأمة والثقافة والمدنية.. أما في ظل مرجعية القانون الفرنسي - والتي يحسب البعض أن «وضعيته» هي عامل توحيد لطوائف الأمة الدينية - فقد تراجعت وحدة القانون ووحدة المحكمة في واقع الأمة.. الأمر الذي يجعل إعادة المرجعية للشريعة الإسلامية في قانوننا الحديث جهداً قومياً مثمناً لإعادة الوحدة القانونية للأمة من جديد.. فإسلامية القانون هي سبيل وحدة الأمة، ولن يست علمنة القانون!

يطرق السنوري هذا الباب، مدافعاً عن الشريعة - في شقها القانوني - كقانون لكل الأمة، حتى في الأحوال الشخصية، فيقول: «.. فلا معنى لشطر القانون شطرين، بين معاملات وأحوال شخصية، فالتقنين الجديد يجب أن يكون شاملًا لكل المسائل التي يحتويها القانون المدني الكامل.

ولأنه يقصد بهذا أن ننقل تشريع الأحوال الشخصية من التشريعات الغربية؛ بل يجب أن يكون تشرييناً في هذه المسائل منقولاً من الشريعة الإسلامية، مع جعله ملائماً لأن ينطبق على غير المسلمين من المصريين، فيكون لنا بذلك تشريع عام في الأحوال الشخصية،

(١) ولقد خرب السنوري الأمثل التطبيقية على القوانين المرجوة من الاستاد للشريعة الإسلامية في كل هذه الوجوه. انظر ذلك في «إسلامياته» (وجوب تقييم القانون المدني المصري).

ينفع له جميع المصريين، مع احترام العقائد الدينية وعدم المساس بها، فنحن - إذن - لا نريد بإدماج الأحوال الشخصية في القانون المدني أن ننتقص من سلطان الشريعة الإسلامية؛ بل على العكس من ذلك، نحن نحب امتداد هذا السلطان إلى دائرة المعاملات نفسها؛ ولكننا نريد أن نحصل على مزية التقنين في جميع تشرينا المدني، أما في الحالة الحاضرة، فلا يزال نصف قانوننا المدني غير مقتن، ولا علة لهذا سوى وهم قام بالذهن من أن الشريعة الإسلامية يجب البحث عنها في بطون كتب الفقهاء، مع أن تقنيتها أمر ليس بالصعب؛ بل هو قد تم بالفعل، وقد قام به الآتراك رسمياً في «مجلتهم» المشهورة، وقام به فذ من المصريين هو المرحوم محمد قدرى باشا، فوضع كتاباً قيمة يقتن فيها أحكام الشريعة الإسلامية في الأحوال الشخصية وفي المعاملات وفي الوقف، فلتقنين الشريعة - إذن - سوابق معروفة.

ولا نذهب بعيداً؛ فإن المشرع المصري قد قرن بالفعل بعض أحكامها في شكل تشريعات خاصة، أدمج بعضها في لائحة ترتيب المحاكم الشرعية، وبقي البعض الآخر منفصلاً. فلماذا لا تقوم بالعمل كاملاً، وتتولى - بمناسبة تقييم القانون المدني - تقنين جميع أحكام الأحوال الشخصية؟! ونتهز هذه الفرصة فنختار من كتب فقهاء المسلمين في هذه المسائل ما يكون أكثر اتفاقاً مع روح العصر، دون أن تقييد بمذهب معين، فيكون تقنين أحكام الأحوال الشخصية ليس مجرد تقنين؛ بل هو إصلاح قانوني شامل، نحس جيداً أن البلاد متعطشة له؛ بل هو لا يكون إصلاحاً فحسب، إذ نحب أن تكون الأحكام التي تقنينها من الشريعة الإسلامية قابلة للتطبيق على غير المسلمين من المصريين، وإذا اقتضى الأمر أن تقنين أحكاماً خاصة بغير المسلمين أمكن إدماج هذه الأحكام في تقنين الأحوال الشخصية، على أن يقتصر تطبيقها على غير المسلمين، وبهذا يخلص لنا تقنين مدني كامل، معروف للأحكام، بين السبيل ..».

وإذا كان السنهوري - منذ فجر حياته الفكرية - قد ألحَّ كثيراً على ضرورة تجديد دراسات الشريعة الإسلامية، وإدخال التهيج المقارن إلى هذه الدراسات؛ وذلك لفتح باب الاجتهاد فيها من جديد.. كما ألح على ضرورة تقنين مبادئها وقواعدها وفقه معاملاتها، لتيسير الاحتكام إليها في القانون الحديث.. فإن الرجل قد أراد أن يقطع الطريق على الذين يريدون تجاوز الشريعة الإسلامية وإهمالها، دون أن يعلموا عن ذلك، متسارعين «بحجة» أنها

غير مقتنة، وأن الجمود قد اعتدى فقهها منذ قرون.. أراد السنهوري أن يقطع الطريق على هؤلاء - المنافقين.. أو الجاهلين - فكتب عن ( صلاحية الشريعة الإسلامية ) - حتى في حالتها الراهنة - لأن تكون مصدراً للتقنين المصري ) .. فقال:

« ومهمها يكن من أمر الشريعة الإسلامية، وحاجتها إلى حركة التجديد التي نشير إليها، فإنها - حتى في حالتها الراهنة - تصلح مصدراً خصباً يستمد منه المشرع المصري كثيراً من المبادئ القانونية في التقنين الجديد.

وما لنا نذهب بعيداً، ألم يأخذ المشرع المصري فعلاً بكثير من أحكام الشريعة الإسلامية في تشريعنا الحاضر؟ وهذه محاكمنا الأهلية والمختلطة - دع المحاكم الشرعية - تطبق كل يوم هذه الأحكام في الوقف والشفعية والأهلية وغيرها من المسائل المتغلغلة في صميم المعاملات المدنية. ألم تطبق هذه الأحكام على المصريين والأجانب على السواء، فلم يشعر أحد أنها دون أحكام القوانين الحديثة الراقية؟

ألم تقنن أحكام الشريعة الإسلامية في بعض الموضوعات، كالشفعية وبعض مسائل الأحوال الشخصية، فلم يضيق التقنين بها؛ بل جعلها تبرز في حالة لم ينكر معها أحد على الشريعة صلاحيتها للتقنين والتطبيق؟

لماذا نتردد - إذن - في المضي في هذا الطريق، وقد سار فيه مشرّعنا، منذ خمسين عاماً، شوطاً بعيداً؟ ..<sup>(١)</sup> على أن ما يمكن أخذه من مبادئ الشريعة الإسلامية، مما يتباشى مع أرقى وأحدث المبادئ القانونية، هو أجل شأنًا وأخطر مما أخذ المشرع المصري ..<sup>(٢)</sup>

هكذا، مثلت سنة ( ١٩٣٢ م ) « محطة » متميزة في جهاد السنهوري باشا على درب إحياء وتجديـد وبعث الشريـعة الإـسلامـية، بالاجـتـهـاد الـجـدـيد، والـدـرـاسـات الـحـدـيثـةـ والـمـقـارـنـةـ، والـتقـنـينـ لـفـقـهـ معـاـمـلـاتـهاـ، وـذـلـكـ لـتـخـطـيـ أـعـنـاقـ الـقـرـونـ، وـتـعـودـ إـلـىـ عـرـشـ حـاـكـمـيـتهاـ عـلـىـ الـقـانـونـ الـحـدـيثـ مـنـ جـدـيدـ، مـرـجـعـةـ وـحـيـدةـ لـلـقـانـونـ الـقـومـيـ الـوـاحـدـ، الـمـوـحـدـ لـكـلـ الـأـمـةـ، عـلـىـ اـخـتـالـفـ وـتـنـوـعـ مـلـلـهـاـ وـمـذاـهـبـهاـ.

(١) عند هذا الموضع أورد السنهوري أمثلة لما أخذ المشرع المصري سنة ( ١٨٨٣ م ) من الشريعة الإسلامية في الأحوال الشخصية، وفي المعاملات.. وأسباب هذا الأخذ.. ومنهج اتصال المشرع المصري بمصادر الشريعة الإسلامية.

(٢) وجوب تنفيذ القانون المدني المصري وعلى أي أساس يكون التنفيذ، سنة ( ١٩٣٢ م ).

سنة (١٩٤٢م) : تجربة السنهوري في تقوين القانون المدني المصري:

كما كان عام (١٩٣٢م) - وهو مناسبة العيد الخمسيني للقضاء الأهلي والقانون المدني المصري - مناسبة لدعوة السنهوري - باستفاضة وإلحاح - إلى ضرورة إعادة الشريعة الإسلامية إلى عرش المرجعية، كمصدر من مصادر القانون المدني.. الأمر الذي اقتضى الدعوة إلى إعادة تنقيح هذا القانون.

فلقد كان عام (١٩٤٢م) هو عام إنجاز السنهوري باشا لتنقيح مشروع هذا القانون المدني.. وفي هذه المناسبة، وعندما عرض مشروع هذا القانون على رجال القانون لاستفتائهم فيه وجمع ملاحظاتهم عليه، وهي الصورة الجديدة « لمصدر الإجماع »، كما رأها السنهوري.. في هذه المناسبة ألقى السنهوري محاضرة بمقر « الجمعية الجغرافية الملكية » - في (٤ - ٢٤ - ١٩٤٢م) - تحدث فيها عن منهاجه - وهو يضع مشروع القانون المدني - في توثيق العلاقة بين هذا القانون وبين الشريعة الإسلامية.. أي: عن الخطوات العملية والتنفيذية والتطبيقية التي أنجزها على طريق حلم حياته: أن تعود الشريعة الإسلامية المصدر الأول والوحيد للقانون..

وفي هذه المحاضرة تحدث عن:

- دور الاستناد إلى الشريعة الإسلامية في تحقيق النهضة الفقهية الجديدة والمشودة.

- وكيف أن التقليد هو قرين الأخذ عن القوانين الغربية؛ لأنها جاهزة الصياغة، كاملة التقوين.

- بينما التجديد والاجتهاد لا بد منها عند الرجوع إلى الشريعة الإسلامية، حاجتها إلى الدراسات الجديدة، والمقارنة، والصياغة الحديثة، والتقوين العصري.

- وكيف أن اعتقاد قانوننا المدني الجديد على الشريعة الإسلامية فيه تحقيق لاستقلالنا الفقهي، الذي هو شرط لتحقيق جوهر وحقيقة استقلالنا السياسي.

- وكيف أن الشريعة الإسلامية - وتلك خصوصية أمتنا، التي تحملت عبقرية فقهائها في وضع فقه معاملاتها - هي « الصناعة الوطنية » و « البضاعة القومية » والإسهام الحضاري الإسلامي، الذي نستطيع أن نسميه في نهضة وتقدير ورقي الفقه العالمي.

تحدث السنهوري باشا عن هذه الأهداف الكبرى، التي توّجها من وراء زيادة درجة معيارية ومكانة ومرجعية الشريعة الإسلامية في المشروع الجديد الذي وضعه للقانون المدني

المصري، فقال - ضمن ما قال - في هذه المحاضرة: «إن نهضتنا الفقهية يشوبها عيب جوهري، فنحن في جهودنا الفقهية مقلدون، ولم نجاوز التقليد إلى الاجتهاد، وفي الحق ليس هذا عيباً، وإنما هو دور طبيعي من أدوار النهضة الفقهية؛ بل هو أول أدوارها، فقد كان طبيعياً، وقوانيننا مأخوذة بجملتها من القوانين الفرنسية، والفقه الفرنسي في الأوج من نهضته وازدهاره، أن يتوجه فقهاؤنا إلى هذا الفقه فينقلوه كما هو، أو ينقلوه بعد تحوير قليل، أما في هذا العهد الجديد، عهد الاستقلال، فالواجب أن نستقل بفقهنا، فلا يبقى عيباً على الفقه الفرنسي، فيرى العالم فقهاً مصرياً كما رأى فقهاً فرنسياً وفقهاً ألمانياً، ونساهم بذلك في حركة الفقه العالمية».

وأرى أن خير الوسائل للوصول إلى هذه الدرجة من الاجتهاد هو أن نعمد إلى مخلفات أجدادنا الأقدمين وتراث أسلافنا الراهن بالقوى والصلب من المبادئ الفقهية، فنحن - أيها السادة - أمة فقه قديم، وقد أفلتت ساء هذه البلاد مدى قرون طويلة شريعة من أقوى الشرائع نظاماً وأصلبها عوداً، هي الشريعة الإسلامية، فما لنا ننكر لها اليوم، وقد وسعت في الماضي إمبراطورية من أكبر وأضخم الإمبراطوريات التي يعرفها العالم؟!

الشريعة الإسلامية - بشهادة فقهاء الغرب أنفسهم - من أكبر الشرائع العالمية، ولم يعرف العالم شريعة أوسع انتشاراً أو أرسخ أساساً، إلى جانب الشريعتين الرومانية والإنجليزية، مثل الشريعة الإسلامية، فما بال الغريب يعرف هذا الفضل ونحن ننكره؟! وما بال هذه الكنوز تبقى معنوية في بطون الكتب الصفراء، وتحن في غفلة عنها، تغفل على موائد الغير وتتساقط فضلات الطعام؟!

فمهمنا في الفقه - أيها السادة - ليست إذن، عسيرة وليس علينا أن نخلق، في هذه المرحلة التي نجتازها، فقهاً جديداً، فقهاً القديم موجود، وعلينا أن نأخذ في دراسة الشريعة الإسلامية طبقاً للأساليب الجديدة، وأن نقارن بينها وبين شرائع الغرب، وإني زعيم لكم بأن تجدوا في ذخائر الشريعة الإسلامية من المبادئ والنظريات ما لا يقل في رقي الصياغة وفي إحكام الصنعة عن أحدث المبادئ والنظريات وأكثرها تقدماً في الفقه الغربي.

ومتي تمت لنا دراسة الشريعة الإسلامية ومقارنتها بالشرع الغربي، على هذا الأسلوب الجديد، أمكننا أن نطالع العالم بفقهه المصري له طابعه الخاص وله مقوماته وأدائه الذاتية،

فإن الشريعة الإسلامية هي شريعة الشرق ووحي حكامه، ومتى أَلْفَنا بينها وبين الشرائع الغربية، فروح من الشرق وقبس من نوره يضيء طريقنا للمساهمة في نهضة الفقه العالمية..».

هكذا تحدث السنهوري، حديث عظاء الفقهاء عن ميزات ومميزات الشريعة الإسلامية.. ثم نبه - في محاضرته هذه - على أن اعتقاد القانون المدني الجديد على الشريعة الإسلامية - أكثر من ذي قبل - هو تصحيح للخطأ الذي وقع فيه واضعو القانون القديم.. فالنقل عن القانون الفرنسي كان تجسيداً للاستعمار العسكري والتبعية الفكرية، بينما استقلالنا السياسي يقتضي استقلالنا الفقهي والقانوني.. وأشار - كذلك - إلى أن الاستقاء من نبع الشريعة الإسلامية ليس مبعث الاعتبارات الوطنية والقومية فقط - على ما لها من أهمية كبرى - وإنما مبعثه - أيضاً - الاعتبارات العلمية، النابعة من رقي الشريعة الإسلامية وتقدمها على ما سواها من المنظمات القانونية.. تحدث السنهوري عن ذلك، فقال:

«والأمر الجوهرى هو ألا نكرر الخطأ الذى وقعنا فيه فى القرن الماضى، فنقضى الشريعة الإسلامية من بين المصادر التى نكثر من الرجوع إليها، فالشريعة الإسلامية مصدر خصب لتشريع يوضع لبلاد شرقية عربية، وليس في اتخاذها مصدرًا ما يتنافر مع صلتنا الوثيقة بالتشريعات الغربية.. بل إن هناك من مبادئ الشريعة الإسلامية ما لو دخل في القانون المصرى لَعُدَّ متقدماً من هذه الناحية على الشرائع الغربية.

والذى يدعونى إلى التشديد في وجوب الرجوع إلى الشريعة الإسلامية عند مراجعة تشريعنا المصري اعتباران:

- اعتبار علمي وفني.
- واعتبار وطني وقومي.

فالاعتبار العلمي الفنى، نستمد من رقي الشريعة الإسلامية، وصلاحيتها لأن تكون أساساً لنهضة عالية في الفقه والتشريع.

أما الاعتبار الوطنى والقومى، فأقف عنده قليلاً:

تعلمون - أيها السادة - أن مصر الآن في مفترق الطرق، فهى بين الشرق والغرب، يتنازعها الجانبان، وهي بعد أن استقلت يتبعى أن ترسم لنفسها خطة تسير عليها. هل هي تزيد أن تميل إلى جانب الغرب، وأن تستعيض المدنية الغربية، فتلبس ثوباً غير ثوبها، وتقلد

مدنية غير مدنيتها، فتبقى متخلفة عن تقلده؟ وتقنع من كل ذلك بالانتهاء إلى المدنية الغربية، ذات الصولة والباس؟

أم هي ت يريد أن ترجع إلى أحضان الشرق دون أن تجافي المدنية الغربية، وتحتل مكانها بين البلاد العربية، فترفع لواء الشرق العربي بين أمم الغرب، فإذا مصر المستقلة وحوها أمم يغضبون إذا غضبت ويرضون إذا رضيت؟

إذا كتم تؤثرون الأمر الثاني - وأنتم لا شك تؤثرونـه - فلترجع في ثقافتنا القانونية إلى الفقه الإسلامي، ولنجعل من هذا الفقه صلة بيننا وبين سائر الأمم العربية، ولنوثق روابطنا بهذه الأمم، فتحنن أمة شرقية، ولنا ماضٍ مجيدٌ في زعامة الشرق، فمن الخير أن نصل حاضرنا بماضينا، وأن نتعاون مع جيراننا الأقربين ونحن إخوانهم في اللغة والدم.. فليكن شعارنا في هذا العهد الجديد هو: الاستقلال، لنكسب استقلالنا في كل شيء، وقد كسبناه في السياسة فلنكتسبه أيضاً في القضاء وفي الفقه وفي التشريع...».

فالشريعة الإسلامية - علاوة على رقيها وتقديمها الفني والعلمي - هي السبيل إلى بعث عزة الماضي، لفجر العزة المعاصرة في أمتنا، حتى تحقق الاستقلال والقوة والوحدة في مختلف الميادين.. إنها صيغة لنھضة أمة - «ريناسанс» - وليس مجرد تفضيل قانون على قانون. ثم تحدث السنھوري باشا - في هذه المحاضرة - عما أدخله في المشروع الجديد للقانون المدني من مبادئ الشريعة الإسلامية ونظرياتها.. وضرب على ذلك الأمثال:

- فالقاضي يرجع للشريعة الإسلامية إذا لم يجد نصاً تشريعياً.. وهذا ميدان فسيح.
- والنصوص التي وردت في مشروع القانون يمكن تحريرها على أحكام الشريعة، دون كبير مشقة.. فكأن مواد هذا المشروع إما أنها أحكام الشريعة ذاتها، أو لا تتناقض مع مبادئها.
- والمشروع مليء بالنظريات العامة والأحكام التفصيلية المأخوذة من الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها.

تحدث السنھوري عن هذه العلاقات بين مشروع القانون المدني وبين الشريعة الإسلامية، فقال: « لا أتردد في كل فرصة أن أكرر: أن الشريعة الإسلامية تعد في نظر المصنفين من أرقى النظم القانونية في العالم، وهي تصلح أن تكون دعامة من دعائم القانون المقارن.

ومهما تكن حاجة هذه الشريعة إلى حركة علمية تعيد لها جدتها.. فإنها حتى في حالتها الراهنة تصلح أن تكون مصدراً خصباً يستمد منه التقنين المصري كثيراً من الأحكام.

وقد استمد المشروع فعلاً من الشريعة الإسلامية كثيراً من نظرياتها العامة وكثيراً من أحكامها التفصيلية.. ولقد ذكر المشروع - في أول مادة منه - أن القاضي إذا لم يجد نصاً شرعياً فإنه يستلهم مبادئ الشريعة الإسلامية، والفرض التي لا يعثر فيها القاضي على نص في التشريع ليست قليلة، فسيرجع القضاء - إذن - للشريعة الإسلامية يستلهم مبادئها في كثير من الأقضية، وفي هذا فتح عظيم للشريعة الغراء لا سيما إذا لوحظ أن ما ورد في المشروع من نصوص هو أيضاً يمكن تخریجه على أحكام الشريعة الإسلامية دون كبير مشقة، فسواء وجد النص أو لم يوجد، فإن القاضي في أحكامه بين اثنين:

- إما أنه يطبق أحكاماً لا تتناقض مع مبادئ الشريعة الإسلامية.
- وإما أنه يطبق أحكام الشريعة ذاتها.

ولم يقتصر الأمر على ذلك، وأخذ المشروع - كما قدمنا - من طريق مباشر، بنظريات عامة في الشريعة الإسلامية وبأحكام تفصيلية..».

بل لقد نبه السنهوري على مدخل آخر - غير ما تقدم - للشريعة الإسلامية في هذا المشروع الجديـد للقانون المدني.. وهو مدخل اختيارات وترجيحات المشروع من بين المنظومـات القانونـية الغـربـية.. فلقد اختار ورجـع - من هـذه القـوانـين - ما اتفـقـتـ فيه مع رـوحـ وـمـبـادـىـ الشـرـيـعـةـ الإـسـلـامـيـةـ، وـعـدـلـ عـلـىـ اختـلـفـتـ فيه مع شـرـيعـتـناـ.. فـمـثـلاـ، أـخـذـ هـذـاـ المـشـرـوـعـ عنـ القـانـونـ الـجـرـمـانـيـ «ـمـسـؤـولـيـةـ دـعـمـ التـميـزـ» لأنـ الشـرـيـعـةـ الإـسـلـامـيـةـ قـرـرـتـهاـ.. وـأـخـذـ منـ التـقـنـيـنـاتـ الغـربـيـةـ ما اتفـقـتـ فيه معـ الشـرـيـعـةـ الإـسـلـامـيـةـ.. وـأـخـذـ ما سـبـقـ وـأـخـذـهـ منـ الشـرـيـعـةـ الإـسـلـامـيـةـ قـانـونـ سنـةـ (ـ١٨٨٣ـ مـ)ـ.. هـذـاـ بـالـإـضـافـةـ إـلـىـ كـثـيرـ منـ الـأـحـكـامـ التـفـصـيـلـيـةـ التـيـ جاءـتـ فـقـهـ مـعـاـمـلـاتـ الشـرـيـعـةـ الإـسـلـامـيـةـ.. إـلـخـ.. إـلـخـ.

وعن هذه المدخل للشريعة الإسلامية في مشروع القانون المدني المصري، يقول السنهوري:

«إذا أردنا تحديد نزعة للشريعة الإسلامية، فهذه النزعة - لا شك - مادية، وإذا كانت العبرة في هذه الشريعة بالمعنى دون الألفاظ، إلا أن المعنى التي تقف عندها هي التي تُخلص من الألفاظ، لا من النيات المستكنة في الضمير، فالعبرة فيها بالإرادة الظاهرة، لا بالإرادة الباطنة، ومن هنا تدقق الفقهاء في كثير من المواطن في تحديد معانى الألفاظ،

ويرثون على اختلافها اختلافاً في الحكم، وهم ليسوا متنفعين يضخون المعنى للفظ، كما قد يتورّم البعض؛ بل هم يقفون عند الإرادة الظاهرة التي يكشف عنها اللفظ المستعمل؛ حفاظاً لثبات التعامل واستقراره.

كذلك نجد معايير الشريعة الإسلامية معايير مادية، تنزل عند المأثور في التعامل والتعارف بين الناس، والمشرع (مشروع القانون المدني) يقتفي أثر الشريعة في كل ذلك، فيتميز بتنوعة مادية واضحة.

فالشريعة الإسلامية تقيد كل حق بالأغراض الاجتماعية والاقتصادية التي قرر من أجلها، وقد أخذ المشروع بهذه الأحكام، فقرر المبدأ بمعاييره التفصي والمادي، وأورد له تطبيقات كثيرة اقتبسها هي أيضاً من الشريعة الإسلامية.

ومسؤولية عدم التمييز تأخذ بها التقنيات الجermanية دون التقنيات اللاتينية، فأخذ المشروع بما ذهبت إليه التقنيات الجermanية؛ لأنها هي التي تتفق مع الشريعة الإسلامية، وكذلك الأمر في حالة الدين، تغفلها التقنيات اللاتينية، وتنتظمها التقنيات الجermanية، متفقة في ذلك مع الشريعة الإسلامية، وقد أخذ المشروع بها اتباعاً للشريعة.

ومبدأ الحوادث غير المتوقعة Principe De L'imprévision أخذ به القضاء الإداري في فرنسا دون القضاء المدني، فرجع المشرع الأخذ به استناداً إلى نظرية الضرورة في الشريعة الإسلامية.

وهناك أحكام تفصيلية كثيرة اقتبسها المشرع من الفقه الإسلامي، نكتفي هنا بمجرد الإشارة إلى بعضها، من ذلك الأحكام الخاصة بمجلس العقد، وإيجار الوقف، والحركر، وإيجار الأراضي الزراعية، وهلاك الزرع في العين المؤجرة، وانقضاض الإيجار بموت المستأجر، وفسخه بالعذر، ووقع الإبراء من الدين ببارادة منفردة.

وندع - جانباً - المسائل التي سبق أن اقتبسها التقنين الحالي من الشريعة الإسلامية، وجراه المشروع في ذلك؛ كبيع المريض مرض الموت، والغبن، و الخيار الرؤبة، وتبعة أهلاك في البيع، وبالحائط المشتركة، ومدة التقادم، أما الأهلية، والهبة، والشفعية، وأما المبدأ القاضي بالآترة إلا بعد سداد الدين، فهذه كلها موضوعات على جانب كبير من الأهمية، وقد أخذت برمتها من الشريعة الإسلامية..».

هكذا رفع السنهوري - في المشروع الذي وضعه للقانون المدني المصري - درجة مرجعية الشريعة الإسلامية، وحجم معيارتها.. وأعلن عن منهاجه في هذا التقدم نحو أسلمة القانون المدني، وضرب على ذلك - في محاضرته - هذه الأمثل.

لقد اغتنم الرجل مناسبة تقييم القانون المدني، ليخطو به خطوات كبيرة على درب تحقيق مشروع حياته: جعل الشريعة الإسلامية المصدر الأول والوحيد للقانون.

**الحقيقة العراقية - السورية (١٩٣٥ - ١٩٣٦ م) و(١٩٤٣ - ١٩٤٤ م):**

بعد أن عقد العراق مع إنجلترا معااهدة « الاستقلال » سنة (١٩٣٠ م).. رأت حكومته أن تدعم هذا الاستقلال السياسي بتجديده وتنظيم القانون المدني.. فدعت الحكومة العراقية الدكتور عبد الرزاق السنهوري إلى بغداد، وكلفتة بإقامة هذا البناء.

ولقد وجد السنهوري نفسه أكثر قرباً - في بغداد - من تحقيق حلمه في أسلمة القانون المدني - منه في القاهرة - وذلك لأن صلة القوانين العراقية بالفقه الإسلامي والشريعة الإسلامية كانت قائمة، ووثيقة، وذلك عن طريق مجلة الأحكام العدلية - العثمانية - التي فكتت فيها الدولة العثمانية فقه المذهب الحنفي منذ سنة (١٨٦٩ م).. وذلك على النقيض من مصر، التي حرمتها استقلالها عن الدولة العثمانية من تطبيق « المجلة » فلما جاء الاستعمار الإنجليزي سنة (١٨٨٢ م)، ومن قبله التفود الأجنبي، المتمثل في المحاكم القنصلية، والمحاكم المختلطة - منذ سنة (١٨٧٥ م) - وجد « غيبة التقنين » و« فراغ الصياغات القانونية الحديثة »، فاستغل « الغيبة » وملا « الفراغ » بقانون مدني مأخوذ عن قانون نابليون الفرنسي!

**١. وجد السنهوري - في بغداد - القوانين العراقية ذات مرجعية إسلامية غالبة، فكان طريقه إلى تحقيق حلمه في أسلمة القانون المدني أكثر تمهيداً عنه في مصر وهو ينفع قانونها المدني.**

وفي بغداد، وخلال العام الدراسي (١٩٣٥ / ١٩٣٦ م)، والذي اضطر في نهايته للعودة إلى مصر بسبب وفاة والدته، في هذا العام أنشأ كلية للحقوق، وتولى عمادتها.. وأصدر مجلة القضاء - على أساس جديدة - وألف كتابين لطلاب الحقوق.. ودرّس لهم أصول القانون، ومقارنة مجلة الأحكام العدلية مع القوانين المدنية الحديثة؛ ليفتح باب الاجتهاد في الفقه الإسلامي من جديد، وليضفي إلى هذا الفقه ثراء القوانين الغربية في الصياغة والتقنين.

و فوق كل ذلك وقبله، وضع المنهاج الذي سيصوغ - على هدى منه - القانون المدني العراقي الجديد.. وهو منهاج يجعل من هذا القانون خالص للشريعة الإسلامية إلى حد كبير.. وذلك لأن مصادره - كما حددتها السننوري - هي:

- ١ - مجلة الأحكام العدلية العثمانية، وفيها تقنين الفقه الحنفي.
  - ٢ - وكتاب مرشد الحيران لمحمد فكري باشا، وفيه تقنين لفقه المذهب الحنفي، أكثر تقدماً ودقة من تقنين مجلة الأحكام العدلية.
  - ٣ - والقانون المدني المصري، الذي رفع فيه السننوري درجة الإسلامة، والذي جعله - بالنسبة لمشروع القانون العراقي - مصدراً في الصياغة المضبوطة والتقنين الحديث.. وباب المقارنة بين الفقه الإسلامي والقوانين الغربية.
  - ٤ - وكتنوز الفقه الإسلامي، بمناهجه المختلفة، التي أبهر فيها السننوري باشا، وأغترف منها، ووازن بين اجتهاداتها، وهو يصوغ للعراق قانونه المدني الجديد.
- لذلك كانت التجربة العراقية، في الإنجازات القانونية للسننوري من أغنى تجارب حياته، ومن أكثر التجارب التي اقتربت به من تحقيق حلمه في إسلامة القانون.
- ولقد عاود السننوري الانقطاع لهذا العمل عامي (١٩٤٣م) و(١٩٤٤م)، وحمل معه مهمة وضع القانون العراقي، مهمة وضع القانون السوري - بذات المنهاج - وأكمل بناء هذين الصرحين بعد اضطراره للعودة إلى مصر أواخر سنة (١٩٤٤م).
- ومنذ اللحظة الأولى، كان منهاج السننوري واضحاً - ومعلنًا - فالهدف هو قانون مدني إسلامي المرجعية والنظريات والمبادئ، لا يأخذ من القوانين الغربية إلا في الصياغة فقط لا غير.
- لقد أعلن في دراسته البغدادية - (من مجلة الأحكام العدلية إلى القانون المدني العراقي) - سنة (١٩٣٦م) - أن الشريعة الإسلامية هي الأصلية القانونية لهذه الأمة، عبر تاريخها المديد.. وأن هذه الشريعة هي الاستقلال القانوني لحاضرنا ومستقبلنا.. وأنها هي النور الذي يضيء للأمة الطريق.. بينما الأخذ عن القوانين الغربية فيه قطع لصلات الأمة بجذورها المدنية والحضارية يدعها تتسلل فتات موائد الآخرين.. فقال:

«هناك فرق جوهري بين أن نجعل مصدر الأحكام الصالحة التقنيات الغربية، فنكون قد قطعنا كل صلة بالقديم، وبدأنا حياة قانونية جديدة، تكون فيها عالة على فقه الغرب وجهوده، نأخذ منه ولا نعطيه. أما في الحالة الثانية، فنكون قد احتفظنا بصلة الماضي، وجعلنا من هذه الصلة أساساً يقوم عليه المستقبل، واحتفظنا باستقلالنا القانوني، فلا تكون عالة على فقه الغرب، وفي الوقت ذاته تكون قد استخدمنا من هذا الفقه إلى أبعد مدى، إذ تصبح الأحكام التي اخترناها وخرجناها على أحكام الشريعة الإسلامية متفقة مع أحدث الأحكام القانونية الغربية وأرقاها».

وإذا كنا تركنا الغير يأخذ بيدهنا في حلبة السباق إلى حيث السابعون، فإننا - بعد أن ندركهم - يجب أن نجري على قدمينا، ونكون معهم جنباً إلى جنب في هذا الميدان، فنجعل الشريعة الإسلامية عمدةنا في تفسير النصوص، ما دمنا قد جعلنا هذه الشريعة هي مصدر الأحكام التي اخترناها، وبذلك نقيم للشريعة الإسلامية ركناً جديداً من تطبيق القضاء واجتهاد الفقهاء فتعود شريعة متطرفة تقوم بقصطها من العمل في تدعيم أركان القانون المقارن في عالم الفقه القانوني.. وهذه الشريعة الإسلامية، لو وُطئت أكتافها، وعَبدت سُبُلها، لكان لنا من هذا التراث الجليل ما ينفع روح الاستقلال في فقهنا وفي قضائنا وفي تشريعنا، ثم لأشرفنا نطالع العالم بهذا النور الجديد، ففضيء به جانبًا من جوانب الثقافة العالمية في القانون..».<sup>١</sup>

كذلك، عاد السنهوري - في هذه الدراسة البغدادية - لينبه العراقيين إلى ما سبق ونبه إليه المصريين، من صلاحية الشريعة الإسلامية، حتى يحالتها الراهنة، وقبل النهضة التي كان يدعو إليها، صلاحيتها لتكون المصدر والمرجعية للقانون الحديث:

«أما أن الشريعة الإسلامية لا تزال شريعة صالحة للتطبيق، فلا أتردد في تأكيد ذلك، ولا أقول هذا القول جزافاً، وإنما أقدر تبعه ما أقول، ولا أريد الاقتصر على شهادة الفقهاء المتصفين من علماء الغرب، ولكنني أرجع للشريعة نفسها، لأنثبت صحة ما قررته، ففي هذه الشريعة عناصر لو تولتها يد الصياغة فأحسنت صياغتها، لصنعت منها نظريات ومبادئ لا تقل في الرقي وفي الشمول وفي مسيرة التطور عن أخطر النظريات الفقهية التي تتلقاها اليوم عن الفقه الغربي الحديث».

أبعد ذلك نشك في أن الشريعة الإسلامية - حتى في حالتها الراهنة - لا تشتمل على العناصر التي تؤهلها للحياة والتطور؟ فما بالنا لو فتحنا باب الاجتهد من جديد واستفدنا من أكثر المصادر مرونة في الشريعة الإسلامية وهو مصدر الإجماع، فسرنا بالشريعة الإسلامية كما سار بها أجدادنا أشواطاً بعيدة، وأعدنا لها جدتها، وأبرزناها في ثوب قشيب؟».

ولقد كان السنهوري نصيراً للدراسات الفقهية والقانونية المقارنة، وليس داعية للانغلاق على الشريعة الإسلامية وحدها؛ بل لقد كان مؤمناً بأن الدراسات المقارنة - بين الشريعة الإسلامية والمنظومات القانونية الأخرى - هي السبيل لتجديد دراساتنا لشريعتنا، والسبيل لاكتشاف عظمتها أيضاً، لكنه نبه على أن ما نحتاجه من القوانين الغربية - في تجديتنا للشريعة الإسلامية - هي فنون الصياغة والتقنين، أما روح الشريعة، وتميز توجهاتها ونظرياتها ومبادئها وقواعدها، فهي أمور لا يجوز التغريب في شيء منها ونحن نفتح على هذه المنظومات القانونية الغربية.. فمن الخطير «تجهيز» الشريعة الإسلامية، وتحويلها عن جوهرها وتميزها، بدعوى التجديد والتطوير؛ ذلك لأن ما نحتاجه لتجديدها هو - فقط - أشكال الصياغة، وفنون التقنين.. يؤكد السنهوري على هذه الحقيقة، فيقول: «إذا كنا نقول بالاستفادة - دون تحفظ - من التقنيات الغربية، فمن ناحية الشكل والصياغة؛ ففي المادة والموضوع نتحفظ كثيراً في هذا القول».

بل لقد لفت السنهوري الأنظار - وهو مقدم على وضع القانون المدني العراقي - إلى أنه - في فنون الصياغة والتقنين - قد قرر أن يعتمد على تراثنا العربي والإسلامي الحديث في هذا الميدان، فلدينا - من نماذج الصياغة والتقنين لشريعتنا وفقه معاملاتها - نموذجان حديثان:

#### ١- مجلة الأحكام العدلية العثمانية.. وعن فن الصياغة فيها قال السنهوري:

«أما الصياغة التشريعية للمجلة، فلا تنكر أنها متقدمة بالنسبة لزمنها، سواء في أصلها التركي، أو في ترجمتها العربية، ولعل للفقه الإسلامي الذي أخذت منه الفضل الأكبر في ذلك، ولا نجحد فضل واضعي المجلة، فإن عملهم ينم عن علم غزير بالفقه الإسلامي، وقدرة واسعة على الصياغة التشريعية، ولا يزعم في ذلك - على ما نرى - إلا المرحوم قدرى باشا، فإن كتبه المعروفة على درجة عالية من حسن الصياغة ودقة الأسلوب..».

- « مرشد الحيران » للقانوبي الفقيه الفذ محمد قدرى باشا؛ وهو المصدر الثاني الذى اختاره السنهورى مرجعاً فى تأمين القانون资料 المدنى العراقي، وعن مستوى الصياغة الحديثة والمطبوعة فيه يقول السنهورى - وهو بقصد الحديث عن صياغته لنظرية الالتزامات - : « وقد أحس صاحب « مرشد الحيران » كل الإحسان بصياغته لهذه النظرية، مستخلصاً إياها من أحكام الشريعة الإسلامية، فقد استطاع أن يجاري الفقه الحديث في ترتيبه وتنسيقه من حيث الشكل، متخدًا مادته من الشريعة الإسلامية نفسها، فأمكنته بذلك أن يثبت - عملاً - صلاحية الشريعة للصياغة التشرعية وللتطبيق العملى .. ».

فحتى في الصياغة والتقوين - الذي دعا السنهورى للاستفادة من ثراء القوانين الغربية فيه - لم يكن الرجل يشعر - كفقىء وقانوني مسلم - بالدونية فيه.. فلقد أدرك - وهو الحبر في الشريعة الإسلامية - كيف أنها هي التي يسرّت للفقهاء العثمانيين مستوى الصياغة والتقوين اللذين جاءت عليهم مجلة الأحكام العدلية.. وكيف ضرب قدرى باشا - في كتابه التي قنن فيها فقه المذهب الحنفى - المثل الذي يحذى في هذا الميدان، وذلك عندما صاغ الفقه الإسلامي صياغة حديثة، في التقوين والترتيب والتنسيق، فأثبتت عملياً ثراء شريعتنا وفقها في الشكل كما في المضمون.

وإذا كانت « التجربة العراقية » - في حياة السنهورى ومشروعه لأسلمة القانون - قد أضافت إلى هذا الرجل العظيم العديد من الإضافات.. فلقد كان في مقدمة هذه الإضافات - غير تفتحه أكثر من ذي قبل على ثراء تراثنا التشريعي حتى في الصياغة والتقوين والتنسيق والترتيب - : - تبحّره أكثر من ذي قبل، في مصادر الفقه الإسلامي، بمذاهب المختلفة، وذلك عندما لم يقف عند « المجلة » و « مرشد الحيران » وحدهما، وإنما غاص في بحار الفقه الإسلامي ليقارن ويووازن؛ كي يصل إلى النص الكامل الإسلامي، والذي يلبي - في ذات الوقت - حاجات المجتمع العراقي العصري.

- وانطلاقه نحو أسلمة القانون المدنى، في مجتمع لم تتغرب قوانينه من قبل - فلقد كانت مجلة الأحكام العدلية هي قانون العراق - الأمر الذى رفع عن السنهورى الضغوط والقيود غير الإسلامية - من مثل القوانين الفرنسية التي كانت تحول بينه وبين درجات أسلمة التي يريد لها للقانون المدنى في مصر - مثلاً - فانفتحت الأبواب - في العراق - أمام السنهورى ليجعل من قانونه المدنى - في الإسلامية - على درجة أعلى مما حدث في

القانون المدني المصري.. حتى لقد اعتبر عمله في القانون المدني المصري خطوة كبرى على طريق أسلمة القانون.. بينما مثل عمله في القانون المدني العراقي - ثم السوري.. والليبي.. والكويتي - خطوات أرقى وأبعد على طريق الأسلامة للقانون.. فكان أن تطلع - بعد ذلك - إلى «القانون المدني العربي» الواحد.. والكامل الإسلامية، والذي يمثل حلم حياته في هذا الميدان.

- كذلك، تميزت الحقبة العراقية - في التجربة القانونية للستهوري - «بالمناخ الفقهي» الذي عمل فيه هذا الفقيه العظيم.. فلقد ذهب الستهوري إلى العراق، البلد الذي عاش فيه الإمام الأعظم أبو حنيفة النعمان (٨٠ - ٦٩٩ هـ / ٧٦٧ - ٧٦٧ م) ذلك الذي أنسج في الفقه الإسلامي أعظم ما أنسج فقيه من الفقهاء في آية حضارة من الحضارات.. ذهب الستهوري إلى العراق.. عراق أبي حنيفة.. فاستدعاي الإمام الأعظم، واستظل بأعلامه، ليغدو في الأمة روح العزة والاعتزاز بتراثها الفقهي، وليدعوها إلى مواصلة المسيرة التي بدأها هؤلاء الأسلاف العظام.

في هذا المناخ، العبق بعظمة الإبداع الإسلامي في الفقه والقانون، عمل الستهوري على وضع قانون مدني، يكون الصورة العصرية لهذه الأصالة الإسلامية.. وعلى هذه الخصيصة من خصائص حقبته العراقية كتب يقول: «إن العراق هو مهد الفقه الحنفي، فيه نشأ هذا الفقه، وبين ربوعه ترعرع وازدهر، وقد قام رجل من أبناء العراق، في بلد من بلاد العراق، يشيد وحده أكبر بناء قانوني شاده فقيه بجهوده الشخصية فيها عرف البشر. وعاش أبو حنيفة النعمان في الكوفة، ما قدر له أن يعيش، وهو يضع كل يوم لبناء في هذا البناء الضخم المشمخ، فما طوى حياته في الدنيا حتى أتم هذا البناء وتركه للعالم الإسلامي صرحاً منيعاً تتحصن فيه الأجيال، وتراثاً غالياً يفاخر به الأبناء والأحفاد».

ثم يتساءل الستهوري - باسم الأبناء والأحفاد - تساولات المنكر والمستنكراً إهمال هذه المفاخر الشرعية، والتسول على فتات موائد الآخرين، فيقول: «أيجوز - بعد كل ذلك - أن ينذر العراق تقاليده، ويتنكر لابنه البر، ويهدم ذلك الصرح الذي قام على جهوده الجبار؟!»

ثم، كيف يستساغ أن تخلع أمّة قانونها كما يخلع الرجل ثيابه؟! وأين تعليم المدرسة التاريخية، وهي تقول: إن القانون هو نبت البيئة، وغرس الأجيال المتعاقبة، يتطور من مرحلة إلى مرحلة، ويتحطّى أعناق القرون، تسلمه الآباء للأبناء، والأبناء للأحفاد، وهو في كل

مرحلة يصطبغ وينضج بلونها، وتررقق في صفحته ماء الجيل؟ إن من السفة أن نبدد ثروة تركتها لنا الأجداد، ونعيش عالة على غيرنا تكفلّ!».

وبعد أن استدعي السنهوري الإمام الأعظم إلى المناخ القانوني الحديث - في العراق - واستقر في العراقيين أصحاب انتسابهم إلى الإمام الأعظم - في الوطن.. وفي القانون - قارن بين تجربة العراق القانونية، التي لم يصبها التغريب بالانقطاع عن جذورها الحضارية، وبين التجارب العربية الأخرى التي كاد التغريب القانوني أن يُعْقدَها « ذاكرتها الفقهية »، وأثر ذلك في إفساح ميادين الأسلامة أمام القانون العراقي الحديث، فقال:

« لقد رأينا أن البلاد الشرقية التي راجعت تقنياتها المدنية، عدلت عن الشريعة الإسلامية إلى القوانين الغربية، فمصر تلتها تونس ومراكش ولبنان، وكل هذه البلاد شرقية كانت تطبق الشريعة الإسلامية، ثم أعادت النظر في تقنياتها فقلبتها رأساً على عقب - إما باختيارها أو تحت نفوذ سياسي - وهجرت الشريعة الإسلامية إلى القوانين الغربية.

أما العراق، فهو أول بلد عربي اعترى بتراث أجداده، وحرصن عليه من الضياع، ولم يشاً وهو يراجع قوانينه المدنية أن يفرط في هذا الذخر العظيم، ولا شك في أن موقف العراق من الشريعة الإسلامية ستكون له درجة كبيرة في سائر الأقطار الإسلامية، وبخاصة الأقطار العربية، فالعراق يرفع صوته عالياً بأن الشريعة الإسلامية لا تزال نظاماً قانونياً حياً صالحًا للتطبيق، وأنه لا يعدل عن هذا النظام إلى سواه، وإذا صحت دعواه، ومنهضت حجته، فليس لسائر الأقطار العربية إلا أن تقتفي أثر العراق، وقد رسم الطريق لكل هؤلاء وأذنهم بعهد جديد..».

لقد اعتبر السنهوري - بحق - أن وضعه للقانون المدني العراقي الجديد، انطلاقاً من الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها، هو بمثابة « عهد جديد »، في مسيرة القانونية، على درب مشروع حياته لأسلمة القانون الأسلامة الكاملة، وذلك بعد الأسلامة الجزئية التي أجزها في القانون المدني المصري.. اعتبر السنهوري ذلك « عهداً جديداً » في مسيرة قانون الأمة، لا العراق وحده؛ لأنه أراد للقانون العراقي - الإسلامي المرجعية - أن يكون النموذج الذي تحتذيه الأمة في مستقبلها القانوني.

وعندما عاد إلى بغداد - سنة (١٩٤٣م) - ليواصل المسيرة التي بدأها سنة (١٩٣٥، ١٩٣٦م) عبر عن هذا الطموح، الذي هو أمل حياته منذ عهد الشباب.. ودعا الله أن يتحقق له هذا الأمل العزيز والعظيم.. فكتب - في أوراقه الشخصية - يقول:

« لقد كلفني الحكومة العراقية بوضع مشروع لقانون مدنى عراقي ، فسرّني كثيراً أن أكلّف بهذه المهمة ، فهي عمل عام من أجل الأعمال وأبعدها أثراً ، والأمل يملاً قلبي في أن يوفّقني الله فأقدم مشروع قانون مدنى لا للعراق وحده؛ بل له ولسائر البلاد العربية التي تتحذّل المجلة العثمانية قانوناً مدنىً لها ، ويقوم المشروع الذي أعدّه على أساس المجلة والفقه الإسلامي . هذا هو الأمل الذي كنت أطمح إليه منذ عهد الشباب . حقّق الله الأمل .. »<sup>(١)</sup> .

وإذا كان السنّهوري قد سبق - في دراسته البغدادية ( من مجلة الأحكام العدلية إلى القانون المدنى العراقي ) - أن ناجى الإمام الأعظم أبا حنيفة النعمان ، كأعظم بناء الفقه على امتداد البشرية كلها ، فإنه قد عاد إلى مناجاته مرة أخرى ، ولكن - هذه المرة - في بيته من الشعر الجميل ، والمعبر عن المهمة العظمى التي جاء من أجلها إلى موطن الإمام الأعظم ، فقال - مناجياً :

أبا حنيفة هدا فقهكم بقيت  
منه الأصول وقامت أفرع جدد  
ماذا على الدوحة الشاء إن ذهبت  
 منها الفروع وظل الحذع والوتيد<sup>(٢)</sup>

ففي هذين البيتين اللذيننظمهما السنّهوري - في ذكرى عيد ميلاده - ناجى الإمام الأعظم أبا حنيفة النعمان ، وأفصح - أيضاً - عن منهاجه ، الذي ميز فيه بين إسلام العقيدة والعبادات وبين إسلام الثقافة والشريعة والقانون .. ثم ميز في إسلام القانون بين الأصول الثابتة والخالدة عبر الزمان والمكان ، وبين الفروع المتتجدة والمتغيرة بتجدد الزمان وتغير المكان واختلاف مصالح العباد .

فالأصول باقية .. والتجدد في الفروع .

\*\*\*

• وإذا كانت المهمة التي مثلت حياة السنّهوري بasha - وهي أسلمة القانون في المجتمعات الشرقية - لا تزال واحدة من المهام الكبرى لشعوب الشرق ، ولليقظة الإسلامية المعاصرة ، فإن المنهاج الذي طبّقه السنّهوري لعملية الأسلامة هذه - في التجربة العراقية .. ثم السورية .. والكويتية - جدير بأن يكون موضوع الاهتمام والتأمل والدرس من كل العاملين والداعين إلى أسلامة القانون .. فهو ليس مجرد « خطاب داعية » وإنما هو « منهاج خبير » ، تجاوز

(١) الأوراق الشخصية ، لبنان في ( ١٩٤٣ - ٧ ) ، ( كتبه وهو في الطريق إلى العراق ) ..

(٢) المصدر السابق ، بغداد في ( ١٩٤٣ - ٨ ) .

الفكر النظري إلى حيث وُضع في الممارسة والتطبيق، فأشمر قانوًناً عصرًّا، يلبي احتياجات الواقع المعاصر، مع الالتزام بنظريات ومبادئ وقواعد الشريعة الإسلامية، والتراث الغني لفقه المعاملات في الإسلام.

وإذا كان السنهوري قد أفاض في الحديث عن فلسنته في هذا المنهاج - مما سيجده القارئ في إسلامياته - وإذا كان قد ضمَّنَ « إسلامياته » نماذج عديدة لتطبيقات هذا المنهاج، وثمراته التي استوت قانوًناً إسلاميًّا عصرًّا.. فإن الرجل قد أوجز معالم هذا المنهاج في استخلاص مواد القانون المدني العراقي، ذي المرجعية الإسلامية، عندما قال:

« وقد استخلصتها من مقابله أحكام التموذج - (الذي صاغه هو) - بأحكام مجلة الأحكام العدلية، ونصوص كتاب مرشد الحيران، وأحكام الشريعة الإسلامية بوجه عام، في كل مذهبها، وفي أقوال كل مذهب، فخرجت بذلك نصوص التموذج على أحكام الشريعة الإسلامية بقدر الإمكان ». .

هذا هو المنهاج، كثفت هذه العبارات.

وإذا كان طالب « تطبيقات » هذا « المنهاج » سيجدون ذلك ميسوًطاً في صفحات « إسلاميات السنهوري » - التي تعدّها للطبع - فإننا - مراعاة لمقام هذه الدراسة - نقدم نموذجاً مادة واحدة من « مواد القانون المدني العراقي »، وكيف صاغ السنهوري نصها، ثم قارن النص الذي صاغه بنظيره في كل من مجلة الأحكام العدلية ومرشد الحيران.. ثم ذهب فأبحر في مصادر الفقه الإسلامي؛ ليجعل لنا أسباب اختياره للنص القانوني الذي صاغه، مبرهنًا على إسلامية هذا النص الذي اختار.

ففي قانون « البيع والمقايضة »، صاغ السنهوري المادة الثانية، وتنصها:

« م ٢: الوعد بالبيع أو بالشراء:

« العقد الذي يلتزم شخص بمقتضاه ببيع شيء إلى شخص آخر، أو بشرائه منه بثمن معين، وفي مدة معينة، يصبح بيعاً بمجرد أن يعلن هذا الشخص الآخر، في الأجل المحدد، أنه اشتري أو باع.

وفي الحالات التي يُخضع القانون فيها البيع لشكل معين، تجب مراعاة هذا الشكل أيضًا بالنسبة للوعود المشار إليه فيها تقدم ». .

وبعد إبراد هذا «النموذج» - الذي صاغه السنهوري - يورد «نموذج» مجلة الأحكام العدلية، و«نموذج» كتاب مرشد الحيران، لمقارنتها بالنموذج الذي صاغه على نحو أدق وأضبط وأحدث.. ثم هو لا يكتفي بذلك في التخريج الإسلامي «لنموذجه» .. وإنما يذهب في الاستدلال على إسلامية هذا «النموذج» لاستقصي القضية في مصادر مذاهب الفقه الإسلامي.. فيكتب تحت عنوان: «أسباب اختيار النص النهائي» :

«يتبيّن من مقارنة نص النموذج بنصوص المجلة ومرشد الحيران، أن هناك خلافاً جوهرياً بينها؛ فالقانون الحديث يحيّز الوعود بالبيع وبالشراء، وفي جوازه فوائد عملية لا تخفي، فهناك ظروف تحمل الموعود له بالبيع مثلاً أن يقف البت في الشراء حتى يتبيّن أمره، وهو في الوقت ذاته لا يأمن أن يعدل الطرف الآخر عن الصفقة إذا لم يستوثق منه بوعده يقيده، ففي مثل هذه الحالة لا سبيل للموعود له على الوعود إلا أن يتقيّد هذا الأخير بوعده يصدر منه بياناً ينفاذ البيع في المستقبل إذا أظهر الموعود له رغبته في الشراء، والوعود بالبيع، في هذا الفرض، يكون عقداً ملزماً لجانب واحد، هو الوعود، ولا يتلزم الموعود له بشيء ما؛ بل ليس عليه أن يأتي بأي عمل إيجابي ليقضى أثر العقد إذا لم ير الشراء، كما يجب أن يفعل في بيع التجربة وفي البيع بختار الشرط وفي البيع على سُؤم<sup>(١)</sup> النظر.

فالقانون الحديث يحيّز - إذن - وضعاً تقضيه ضرورات التعامل، وهذا الوضع لا يحيّزه المجلة ولا المذهب الحنفي، كما يتبيّن ذلك من الرجوع إلى نصوص المجلة ومرشد الحيران. وقد رجعنا إلى المذاهب الأخرى، فوجدنا مذهب مالك يحيّز الوعود بالعقد في قول من أقواله، وقد لخص الأستاذ أحمد إبراهيم - أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق، بمصر - مذهب مالك في هذه المسألة كما يأتي، انظر مقالة المنشورة في مجلة القانون والاقتصاد، السنة الرابعة (ص ٦٤٦، ٦٤٧) :

«ذهب جمهور الفقهاء إلى أن الوعود لا يجب الوفاء به قضاء، وأنه لا يكسب الموعود حقاً قبل الوعود، إلا حقيقةً أدبياً فقط، لا سبيل للقضاء إلى إزالته به، وأما على ما ذهب إليه مالك وأصحابه، ففي المسألة أربعة أقوال:

(١) السُؤم - بفتح السين مشددة وسكون الواو -: عرض السلعة على البيع.

الأول: أنه يقضى به مطلقاً، واختار هذا القول بعض أصحاب مالك، ورجحه صاحب تصريح الفروق<sup>(١)</sup>.

الثاني: لا يقضى به مطلقاً، كما هو قول جمهور الفقهاء.

الثالث: أن كان الوعد عن سبب وجوب الوفاء به قضاء، وإلا فلا، سواء أدخل الوعاد الموعود في السبب أو لا.

الرابع: أن كان الوعد عن سبب، وقد أدخل الوعاد الموعود في السبب، فإنه يجب الوفاء به قضاء كما يجب الوفاء بالعقد.

فلو قال شخص آخر: ساعطيك إذا نجحت في الامتحان عشرة جنيهات مصرية، ثم تجح؛ وجوب الوفاء بذلك، والقضاء عليه بما وعده، لاعتباره التزاماً منه، على القول الأول فقط، ولا يجب الوفاء بذلك قضاء على الأقوال الثلاثة وعلى ما ذهب إليه جمهور الفقهاء.

وإذا قلت لشخص: أريد أن أتزوج، أو أن أشتري كذا، أو أن أقضي غراماتي، فأسلفني كذا، أو أريد أن أركب غداً إلى مكان كذا، فأعترضني دايتك، أو أن أحضر أرضي، فأعترض بقرارتك، فقال لك: نعم، ثم بدا له أن يرجع فيها قال قبل أن تشتري أو أن تتزوج أو أن تتسافر.. إلخ؛ فإن ذلك الوعد يلزمك، ويجب القضاء عليه به، على القول الثالث، وكذلك الأول فقط. أما إذا دخلت في السبب بالفعل، كأن تزوجت، أو اشتريت... إلخ؛ فإنه يقضى عليه بالوفاء بوعده على القول الرابع، وكذلك على الأول والثالث - بالأولى - وهذا هو المشهور والراجح من مذهب مالك.

ومما فرّعوه على ذلك، أنه لو قال شخص آخر: اشتري هذه الدار والثمن علىَ، فاشتراها، لزم الوعاد أن يقدم الثمن؛ لأنَّه أدخله في الشراء، وكذلك لو قال له: تزوج وعليَّ المهر، فتزوج؛ لأنَّه أدخله في الزواج.

وما تقدم ترى أن الوعيد يكون في قوة العقد، في الإلزام، على قول مالك الراجح إذا أدخل الوعاد الموعود في السبب، وقد باشر بناءً على الوعيد، أما على قول جمهور الفقهاء فالوعد ليس له قوة الإلزام القضائي على أي شكلٍ كان؛ بل هو التزام أدبي فقط، والوفاء به من مكارم الأخلاق<sup>»</sup>.

(١) لعله: العلامة الشيخ محمد علي حسين، صاحب (تمثيل الفروق والقواعد السنية في الأسرار الفقهية)، وليس (تصحيح الفروق).

ويتبين من هذا البحث أن جهور الفقهاء - ومعهم مالك في القول الراجح من مذهبة - لا يحيطون بالوعد المطلق بالعقد، إلا أن هناك قولًا في مذهب مالك يحيط هذا الوعود المطلق، وقد اختار هذا القول بعض أصحاب مالك، ورجحه صاحب تصحيح الفروق، وهذا هو القول الذي نقف عنده، وإن لم يكن الرأي الراجح في مذهب مالك، ونخرج عليه النص النهائي الذي اخترناه..».

هذا نموذج من نتاج تطبيقات السنوري باشا لمنهجه في أسلمة القانون العراقي، وكيف قام بتأثير النصوص القانونية النموذجية التي وضعها على مصادر الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها.

صنع السنوري ذلك.. وأنجز هذه الإسلامية - في القانون العراقي.. ثم السوري.. ثم الكويتي - وهو يتطلع إلى تعليم هذه الأسلامة للقانون في وطن العروبة وعالم الإسلام.. ذلك أن:

«للبلاد العربية جميعها تراثاً مشتركاً هو الفقه الإسلامي، وعندي أن الشريعة الإسلامية مصدر خصب يمدنا بكثير من الأحكام القانونية التي تتوافق مع أحدث المبادئ وأرقى النظريات، وقد جربت ذلك ببنفسي عند وضع مشروع القانون المدني في العراق، وإني عظيم الإيمان بإمكان توحيد قانون الالتزامات والعقود لجميع البلاد العربية على أساس مشترك من الفقه الإسلامي..»<sup>(١)</sup>.

فالقانون الواحد، هو - برأي السنوري باشا - أساس الثقافة الواحدة، التي هي أساس المدنية المتميزة، وسييل وحدة شعوب الشرق، التي لا تجتمع على شيء إلا على الإسلام، وشريعة الإسلام.

### سنة (١٩٥٣) : القانون المدني العربي:

في فبراير سنة (١٩٥٨)، توحدت مصر وسوريا، وقامت «الجمهورية العربية المتحدة»، بزعامة جمال عبد الناصر (١٣٣٦ - ١٤١٨ هـ / ١٩٧٠ - ١٩٥٢ م) واتفاق بين «حزب البعث العربي» في سوريا، وقيادة ثورة ٢٣ يوليو سنة (١٩٥٢ م) في مصر.. لكن القوى المعادية لوحدة الأمة العربية وتحررها قد نجحت في ضرب هذه التجربة الوحدوية،

(١) الإمبراطورية العربية التي تبشر بها، في (١٥ - ٨ - ١٩٣٦ م).

فحدث انفصال سوريا عن هذه الوحدة في سبتمبر سنة (١٩٦١ م) .. واحتلّ الكثيرون حول الأسباب الحقيقة التي مكّنت أعداء الوحدة من ضرها.. لكن الكثيرين اتفقوا على أن إمام الوحدة من « فوق »، وبين الأجهزة العليا للدولتين، وعلى نحو فجائي، وغير مدروس، قد مثلَ التغرات التي نفذت منها القوى المعادية، فأجهزت على هذه الوحدة قبل أن تترسخ لها القواعد والأركان.

ولقد كان السنهوري باشا كارهًا لجمال عبد الناصر، ولحكم العسكر، والنظام الفردي والديكتاتوري منذ احتلافه مع مجلس قيادة ثورة يوليو - في سنة (١٩٥٤ م) - وهو الخلاف الذي انتهى بالاعتداء الغوغائي الإجرامي على السنهوري وهو في حرم القضاء الإداري، بمجلس الدولة.. ودخوله المستشفى للعلاج من جراحات هذا الاعتداء.. . ومنذ ذلك التاريخ، تناشرت في مذكراته - أوراقه الشخصية - عبارات الإدانة والكراهية للفردية والاستبداد والطغيان.

ومع إيهان السنهوري - منذ فجر حياته - بالوحدة العربية؛ بل وبوحدة الشرق الإسلامي، بجماعاته العربية والتركية والفارسية.. . وإصداره بيانًا عن « الإمبراطورية العربية التي تبشر بها » في ١٥ أغسطس سنة (١٩٣٦ م) - أي: قبل عشر سنوات من قيام « جامعة الدول العربية »، وقبل نحو ربع قرن من قيام « الجمهورية العربية المتحدة » - إلا أن مذهب الرجل في طريق بناء الوحدة العربية لم يكن المنهاج « الفوقي »، الذي يبدأ « بالسياسة » و« الدولة »، وإنما كان المنهاج الذي يبدأ بالقانون الموحد - انطلاقاً من الإسلام - الذي رأى السنهوري أن شعوب الشرق لا تجتمع إلا عليه!

وكانت وحدة القانون عنده جزءاً من الوحدة الثقافية، التي هي ثمرة من ثمرات الشريعة الإسلامية والمدنية الإسلامية.. . وبعد وحدة القانون والثقافة، كان يشير بوحدة المصالح - في التجارة والجمارك والاقتصاد - ثم وحدة التساند - بالدفاع المشترك - لحماية المصالح المتحدة.. لنرتقي - على درب الوحدة - إلى الوحدة السياسية<sup>(١)</sup>.

لذلك، وجدنا في الأوراق الشخصية للسنهوري إشارات - في الشهور التي ثُمت فيها وحدة مصر وسوريا - تدين وترفض الأسلوب الديكتاتوري، مع إعلان إيهان بالوحدة القومية للأمة العربية.

(١) انظر منهاجه هذا في الفصل الذي كتبناه - بهذه الدراسة - عن دعوته إلى هيئة الأمم الإسلامية.

- ففي ١١ فبراير سنة (١٩٥٨ م) يكتب الرجل: «الديكتاتور هو الرجل الذي يتبع له الحظ أن ينشئ ويجتمع ويدخر قوات كبيرة تتمكنه من أن يرتكب أخطاء كبيرة دون أن يكتشف».
- وفي ٣ مارس سنة (١٩٥٨ م) - عقب الاستفتاء على عبد الناصر رئيساً للجمهورية العربية المتحدة - يكتب السنهوري - في مذكراته - هذه العبارة: «لأنريد ملوكاً ولا طغاة».
- وفي ٥ مارس سنة (١٩٥٨ م) يكتب: «أحييت نفسي، ثم أحييت وطني مصر، ثم أحييت قومي العرب، ثم أحييت الإنسانية جماء».

\*\*\*

وإذا كان وقوع انتكاسة الوحدة، بانفصال سوريا عن مصر - في سبتمبر سنة (١٩٦١ م) - قد أطلق العنان للتزعزعات الإقليمية المعادية للوحدة العربية.. فإن السنهوري باشا قد ظل على إيمانه بالوحدة العربية - كما عبر عن ذلك في أوراقه الشخصية وكما سبق وكتب عن (القانون المدني العربي) سنة (١٩٥٣ م) - والتي أعاد فيها التأكيد على حتمية قيام الوحدة العربية، لكن بالمنهج الذي يؤسس وحدتها السياسية على قواعد وحدة القانون والثقافة ثم المصالح التجارية والاقتصادية، وذلك حتى تترسخ الوحدة وتذوم.. وحتى تكون وحدة أمة، وليس صفة تعقدها أحزاب أو حكومات!

في هذه الدراسة عن (القانون المدني العربي)، استعرض السنهوري مسيرة إنجازاته على درب أسلمة القانون المدني في البلاد العربية، باعتبار هذه الأسلمة هي عامل الوحدة في هذا القانون، الذي يمثل - بدوره - قاعدة من قواعد الوحدة العربية.

ولقد رأى أن المشروع الذي بناه للقانون المدني في مصر قد زاد نسبة الإسلامية في القانون المدني المصري بما كانت عليه في ذلك القانون عندما وضع سنة (١٨٨٣ م)، في ظل حرب الاستعمار الإنجليزي، والنفوذ المتعاظم للجالبيات والمصالح الأجنبية في مصر.

لقد زاد السنهوري نسبة الإسلامية في هذا القانون المدني الجديد، لكنه - باعترافه - لم يخط الخطوة الحاسمة في جعل القانون المدني مشتقاً في مجموعه من الفقه الإسلامي، فلا يزال القانون المدني الجديد يمثل الثقافة المدنية الغربية، لا الثقافة القانونية الإسلامية، وإذا كان قد جعل الفقه الإسلامي من بين مصادره الرسمية، فقد جعله يأتي في المكان الثالث، بعد النصوص والعرف.

والسياسة التي سار عليها المشروع المصري في ذلك هي سياسة الأنا والتبصر، فقد وجد المجتمع المصري حكماً منذ قرابة قرن بقوانين مدينة غربية باعدت بينه وبين الفقه الإسلامي، فأصبح الرجوع فجأة إلى الفقه الإسلامي عسيراً، لما يحدث من قلقة في التعامل ومن بلبة في التفكير.

ورأى المشرع - مع كل ذلك - أن يرجع خطوة إلى الشريعة الإسلامية، إذ استرداد من أحكام الفقه الإسلامي، وجعله مصدرًا رسميًّا من بين مصادره، وتربيص حتى يأخذ الفقه الإسلامي بأسباب التطور، فإذا ما اكتمل لهذا الفقه تطوره، أمكن وقتئذ أن تصبح الثقافة المدنية المصرية ثقافة إسلامية ».

هذا ما استطاعه السنهوري في علاقة القانون المدني المصري بالفقه الإسلامي .. خطوة إلى الأمام في اتجاه الأسلامة.. وتربيص حتى يأخذ الفقه الإسلامي بأسباب التطور، لتسنم أسلامة القانون.

\* \* \*

فلياً أتيحت للسننوري فرصة وضع القانون المدني لسوريا والعراق - وكانت المرجعية الحاكمة في الحياة القانونية هناك لمجلة الأحكام العدلية؛ أي: للفقه الإسلامي، وليس للقوانين المدنية الغربية - خطأ السننوري بهذه القوانين - العراقية والسورية .. وبعد ذلك في ليبيا والكويت - خطوات كبرى نحو كمال الإسلامية لهذه القوانين .. وكتب عن هذا « التطور النوعي » في درجة الأسلامة فقال:

« ويتميز القانون العراقي الجديد باتجاه خاص ينفرد به عن القانون المصري الجديد، وعن سائر القوانين الحديثة؛ فهو أول قانون مدني ينلقي فيه الفقه الإسلامي والقوانين الغربية الحديثة جنباً إلى جنب بقدر متساوٍ في الكم والكيف، وهذه تجربة من أخطر التجارب في تاريخ التقنين المدني الحديث.

ذلك أن الشريعة الإسلامية، منذ ركبت طوال القرون الماضية، وأغلق باب الاجتهاد فيها، أصبحت شريعة قديمة من طراز القانون الروماني، لم تهب عليها ريح الإصلاح إلا في مرحلة أولى يوم قنت أحکامها في نصوص شرعية على نسق التقنيات الغربية في (المجلة) وفي (مرشد الحيران).

وها نحن الآن في مرحلة ثانية يخوضها القانون العراقي الجديد، وقد وضع هذه الأحكام المقتنة من الفقه الإسلامي إلى جانب نصوص القوانين الغربية - مثلاً في القانون المصري الجديد ... فمُكِّن لعوامل المقارنة والتقرير من أن تنتج أثراً، ومهد الطريق للمرحلة الثالثة والأخيرة في نهضة الفقه الإسلامي، يوم يصبح هذا الفقه مصدراً لأحكام مدينة حداثة تُجاري مدينة العصر وتساير أحدث القوانين وأكثرها تقدماً ورقىً ..».

على هذا التحول، حدد السنهوري الخطوات التي قطعها على درب مشروعه لاستكمال أسلامة القانون، وتوحيده في البلاد العربية، قاعدة لوحدة الأمة العربية.

وبعقلية الخبر - وليس بحماس الداعية - علق كل تطور في هذا الميدان، وأسس كل خطوة على هذا الطريق على تجديد وتقنين الفقه الإسلامي.

فالخطوة الأولى كانت التقنيات التي تمثلت في مجلة الأحكام العدلية وكتاب مرشد الخيران .. ففيها تم تقنين الفقه الحنفي.

والخطوة الثانية كانت القانون المدني العراقي الجديد، الذي استند إلى الفقه المقتن في المجلة ومرشد الخيران، وإلى الصياغة الغربية التي استقاها من القانون المدني المصري.

أما الخطوة الثالثة - والتي تمثل كامل أسلامة للقانون المدني العربي - وهي التي تطلع إليها السنهوري باشا - في (١٩٥٣ م) - فإنها «قانون مدني واحد، يُشتق رأساً من الشريعة الإسلامية ومن الفقه الإسلامي، يكون في منطقه وفي صياغته وفي أسلوبه فقه إسلامياً خالصاً، لا مجرد محاكاة للقوانين الغربية ..».

فالمطلب من وراء تجديد الفقه الإسلامي، وبعث الشريعة الإسلامية، هو أسلامة الكاملة للقانون في «المنطق والصياغة والأسلوب» .. فالتجديد الفقهي هدفه الاستقلال القانوني، كدعامة من دعائم الاستقلال الحضاري والسياسي للأمة العربية والإسلامية.

ولقد حذر السنهوري من «التمويه» في الأسلامة ! .. ذلك الذي يصنعه قوم يأخذون نصوص القوانين الغربية، ثم يحاولون تحريرها على أحكام الفقه الإسلامي، مُدعين أن الأسلامة هي في عدم التعارض، بينما الأسلامة تعني الاستقلال الفقهي والقانوني في الفلسفة والمنطق الشرعي، وفي الصياغة والأسلوب في التقين .. فالشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها منظومة قانونية مستقلة، وليس مجرد كائن «هجين» !

يحدّر السنهوري من هذا «التمويل» في أسلمة القانون، فيقول:

«إننا إذا اعتبرنا أن الغاية من تطوير الفقه الإسلامي هي محاكاة القوانين الغربية لا تكون قد صنعنا شيئاً، ويكون الأولى لنا أن نقتبس مباشرةً من القوانين الغربية. أقول ذلك لأنني لاحظت أن بعض المستغلين بهذه المسألة يقتصرُون على إبراد نصوص من القوانين ثم يحاولون أن يخرجوا هذه النصوص على أحكام الفقه الإسلامي، دون أن يراعوا في ذلك أصول الصناعة في هذا الفقه، ثم ينتهيُون من هذا البحث السطحي إلى أن نصوص القوانين الغربية هي الشريعة الإسلامية ذاتها، مثل هذا العمل لا يحمل طابع البحث العلمي الصحيح، وليس من ورائه كسب يُذكر للفقه الإسلامي ولا للقوانين الغربية، وهو عمل سهل، ولكن تفعُّله ضئيل محدود، وبحسبي أن أقرَّ أن نظرية الفقه الإسلامي لا تقلُّ في الدقة، والتدرج المنطقي، وحسن الصيغة، وقوَّة الصناعة، عن نظرية القوانين الغربية.. فالهدف يجب أن يكون: (قانون واحد) يُستمدُّ رأساً من الشريعة الإسلامية».

هكذا تحدث السنهوري - وهو الخبير بصناعة القانون - عن «أمله المقدس» في تجديد دراسات الفقه الإسلامي، لتكتمل الأسلمة الخاصة للقانون، الذي يسهم في بناء وحدة الأمة على أساس المدنية الإسلامية والشريعة الإسلامية.

\* \* \*

وكم يحدّر السنهوري من «الإسلامة الموهومة» للقانون الإسلامي، حذر - كذلك في هذه الدراسة عن «القانون المدني العربي» - من «الخروج» على الشريعة الإسلامية بدعوى «تطويرها».. فمصدر الإجماع هو سبيل تطوير الفقه والقانون، أما الشريعة الإسلامية فإن الدراسات الاحيائية لها يجب أن تحافظ على استقلالها وتميزها؛ أي: يجب أن تتم وفقاً لنهاية هذه الشريعة، لإحيائها، لا لتجاوزها والخروج عليها.. حذر السنهوري من هذا الخطر، فقال:

«.. والواجب أن تدرس الشريعة الإسلامية دراسة علمية دقيقة، وفقاً لأصول صناعتها، ولا يجوز أن نخرج على هذه الأصول بدعوى أن التطور يقتضي هذا الخروج..

ولا ينبغي أن تخشى من أن دراسة الشريعة الإسلامية على هذا الوجه العلمي الصحيح قد يؤدي إلى أن نكشف قصورها عن أن تتطور، وأن تضيق بما استجد من حاجات المدينة؛ ذلك أن هناك مصدراً معترفاً به من مصادر الشريعة الإسلامية، وهو الإجماع، لم يدرك حتى

اليوم خصوبته ومقدار ما يستطيع أن يواقي به هذه الشريعة من عوامل التطور؛ فالإجماع - كمصدر للفقه الإسلامي - كان في أول أمره مقصوراً على عُرف أهل المدينة، ثم تطورت فكرة الإجماع فتجاوزت هذا النطاق الضيق إلى ما أجمع عليه الفقهاء في عصور ثلاثة: عصر الصحابة، وعصر التابعين، وعصر تابعي التابعين، ثم اتسعت الفكرة فأصبحت هي الفقهاء في أي عصر وفي أي بلد، وال فكرة على هذا الوجه متوجة خصبة، يمكن الالتفاع بها إلى مدى بعيد في تطوير الفقه الإسلامي.

فالقائمون بدراسة هذا الفقه عليهم أن يجتهدوا في استنباط الأحكام التي تلائم هذا العصر، وفقاً للأصول الصناعة الفقهية الإسلامية، ومنى أجمعوا كثراً على رأي أصبح هذا الرأي جزءاً أساسياً من الشريعة الإسلامية، يستمد وجوده من الإجماع، ونكون بذلك قد جددنا في أحكام الشريعة الإسلامية دون أن نخلّ بأصولها أو نحرف عن مصادرها..<sup>(١)</sup>.

فالمدف هو: إحياء الشريعة الإسلامية - بالدراسات الجديدة.. والمنهج المقارن - لفتح باب الاجتهاد فيها من جديد.. ذلك الاجتهاد الذي يتم وفق منطقها، وبواسطة الإجماع - الذي هو أحد مصادرها - والذي يشمل فقهها إسلامياً خالص الإسلام، إن في الروح أو في الصياغة أو في كليهما.. وليس المدف تجاوز الشريعة أو الخروج عليها بدعوى التجديد والتطوير.

\* \* \*

<sup>(١)</sup> القانون المدني العربي، سنة (١٩٥٣م).

## تجديد الفقه الإسلامي

[ إن الفقه الإسلامي هو صفحة خالدة في سجل الفقه العالمي .. وإن دراسة هذا الفقه المجيد والعتيد في ضوء القانون المقارن هي مشروع حيّا، والأمل المقدس الذي تنطوي عليه جوانحِي، ويهفو له قلبي، ولا يبرح ذاكرتي منذ سن الشباب ..]

وإذا ما اكتمل لهذا الفقه تطوره، أصبحت الثقافة المدنية إسلامية.. وتحقق المدف الذي قصّدت إليه، وهو: أن يكون للبلاد العربية قانون واحد يُشَرِّع رأساً من الشريعة الإسلامية..].

«الستهوري»

لقد رأى الدكتور الستهوري في الإسلام دينًا ودولة، مع تميّز الدين فيه عن الدولة، فهو جامع بينهما، ومميّز - في ذات الوقت - لكلٍ منها عن الآخر.. فالدين الإسلامي فيه «العقيدة» و «الشريعة».. وعقيدته خاصة بال المسلمين دون سواهم.. أما شريعته، ففيها «عبادات» و «معاملات».. وعباداتها خاصة بال المسلمين وحدهم.. بينما معاملاتها، التي بسط الفقهاء مبادتها ونظرياتها وقواعدها في «الفقه الإسلامي» فإنها جزءٌ من ثقافة الأمة، وأساس مدنيتها المتميزة، وقانونها الذي أبدعه الأمة بالاجتهد الذي مارسته وقارسه «سلطة الإجماع» - إجماع الفقهاء - الذين هم نواب الأمة، الذين يتولون - نيابة عنها - سلطاتها في التشريع والتقنين.

وإذا كان القرآن الكريم هو البلاغ الإلهي، وكانت سنة رسول الله ﷺ هي البيان النبوى لهذا البلاغ القرآني، فإن الستهوري قد رأى أن ما في القرآن والسنة، وهو المصادر العليا للفقه الإسلامي - خاصاً بهذا الفقه كقانون عام لكل الأمة، على اختلاف عقائدها الدينية - هو «التوجهات» التي ترسم للفقه فلسنته التشريعية، ومبادئه الكلية، ونظرياته العامة، وقواعده التي تستتبع منها الأحكام.. فالقرآن والسنة، وهو جامع الدين الإسلامي، ليسا الفقه الإسلامي - الحاكم والمُوحِّد لكل الأمة - وإنما فيهما «التوجهات» التي يدعُ في إطارها الفقهاء - نواب الأمة - صناعة الفقه - كقانونٍ محض - بواسطة سلطة وآلية الإجماع.

فهذا الفقه الإسلامي ليس «ديناً خالصاً» حتى يكون خاصاً بال المسلمين وحدهم دون سواهم من رعاية الدولة الإسلامية؛ بل إن «توجهاته» التي جاء بها القرآن والسنة من

الممكن أن تجاورها وتزامنها «تجهات» الشرائع الكتابية السابقة على الرسالة الحمدية - في ملة إبراهيم وشريعة موسى ووصايا المسيح، عليهم الصلاة والسلام - أي أن شرائع غير المسلمين من رعية الدولة الإسلامية في المعاملات، إذا وجدت، ولم ينسخها التطور والتغير - كما هو حال الوصايا العشر مثلاً، والقيم الإيمانية والأخلاقية - هي جزء من الشريعة الإسلامية، وفق القاعدة الإسلامية: «شريعة منْ قبلنا شريعة لنا ما لم تُنسخ».

ومن ثم فإن هذه الشريعة الإسلامية، في توجهاها الخاصة بالمعاملات، والحاكمة لصناعة الفقه والقانون، هي المرجعية الحاكمة لكل الأمة - وليس للمسلمين وحدهم - في شؤون الدولة والمدنية والثقافة والقانون.. وإذا كان غير المسلمين قد تركوا وما يدينون به من عقائد، أي أن منطقة اختصاصهم وتميزهم عن غيرهم في العقائد والعبادات، فإن المسلمين مثلهم في هذا التميز والاختلاف، فهم عقائدهم وعبادتهم الخاصة بهم، والتي لا يعمموها على الآخرين.

فكل أبناء الديانات المتعددة، في الدولة الإسلامية، يتهايزون في العقائد والعبادات المتهايزة، بينما يشترون جميعاً في الاحتكام إلى فقه واحد وقانون واحد، وضعه فقهاء الأمة، الذين ينوبون عن الأمة في ممارسة سلطاتها في التشريع والتقنين.. فالفقه الإسلامي فقه محض، وقانون خالص، لكل الأمة، يصوغه فقهاء الأمة بسلطة الإجماع، في إطار توجهات الشريعة الإسلامية وما لم ينسخ من توجهات الشرائع السماوية السابقة على شريعة الإسلام.

هكذا بلور السنّهوري باشا النظرية الإسلامية في علاقة الدين بالدولة، وأبيان الصلات الجامعية والخطوط المميزة بين العقيدة والشريعة، وبين عبادات الشريعة ومعاملاتها، وبين الشريعة والفقه، وبين ما في الكتاب والسنّة مما هو خاص بالعقائد والعبادات، وما هو خاص بالتجهيزات الحاكمة لصناعة القانون والفقه، بواسطة سلطة الأمة في التشريع والتقيين بواسطة الإجماع.

ولقد ألح السنهوري على تفصيل وتأكيد هذه النظرية الإسلامية، منذ كتابه عن (فقه الخلافة) - سنة (١٩٢٦م) - وحتى دراسته عن (القانون المدني العربي) - سنة (١٩٥٣م) - فقال:

١٠ يقال - عادة -: إن مصادر الفقه الإسلامي هي: الكتاب، والسنّة، والإجماع، والقياس؛ أما الكتاب والسنّة فهما المصادر العليا للفقه الإسلامي، وقد قصّدت المصادر العليا أن

أقول: إنها مصادر تتطوّي على كثير من الحالات على مبادئ عامة ترسم للفقه اتجاهاته، ولكنها ليست هي الفقه ذاته، فالفقه الإسلامي هو من عمل الفقهاء، صنعواه كما صنع فقهاء الرومان وقضاته القانوني الروماني، وقد صنعوا فقهاً صميّاً، الصياغة الفقهية وأساليب التفكير القانوني فيه واضحة ظاهرة، فأنت تقرأ مسائل الفقه الإسلامي في كتبه الأولى، ككتب ظاهر الرواية لمحمد<sup>(١)</sup>، كما تقرأ مسائل الفقه الروماني في كتب فقهاء الرومان في العصر المدرسي، ثم تنتقل إلى مرحلة التبوب والترتيب والتنسق والتحليل والتركيب في الفقه الإسلامي فتتفّق على الصناعة الفقهية في أروع مظاهرها وفي أدق صورها، ثم يقول لك هؤلاء الفقهاء الأجلاء، في كثير من التواضع: إن هذا هو الإجماع<sup>(٢)</sup> أو القياس<sup>(٣)</sup> أو الاستحسان<sup>(٤)</sup> أو الاستصحاب<sup>(٥)</sup>، أو ما شئت من المصادر التي ابتدعوها، وأن الأصل في كل هذا يرجع إلى الكتاب والسنة، الواقع من الأمر أنهم صنعوا فقهاً خالصاً هو صفحة خالدة في سجل الفقه العالمي..<sup>(٦)</sup>

فالستهوري، من موقع الخبرة والأستاذية في صناعة القانون، وفي فقه الشريعة الإسلامية، قد يلور - وهو يميز بين الدين والدولة - التمييز بين الشريعة والفقه، فإنه في الشريعة - التي هي وضع إلهي ثابت - للفقه - الذي هو علم الفروع، المتطرورة بالاجتهاد دائمًا وأبدًا - هي توجيهات، أغلبها مبادئ وقواعد ونظريات وفلسفات تقنيين، أكثر مما هي تفصيات للقوانين والآحكام.

ولهذه الحقيقة من حقائق الفقه الإسلامي، تميز هذا الفقه « بالمرونة » و« التطور »، بينما تميزت الشريعة بالوضع الإلهي الذي لا تبدل فيه، والثبات الذي لا يعتريه التغيير .. وبعبارة الستهوري:

(١) الشياني، محمد بن الحسن بن الحسن بن قرقد (١٣١ - ١٨٩ هـ / ٧٤٨ - ٨٠٤ م) صاحب أبي حبيفة، وناشر مذبه.

(٢) الإجماع - لغة -: العزم، والاتفاق، وفي اصطلاح الأصوليين: اتفاق جميع المجتهدين من أمّة محمد<sup>ص</sup> ما بعد عصره، على حكم شرعي. انظر (التعريفات) للشريف الجرجاني، طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ (م).

(٣) القياس - لغة -: التقدير، واصطلاحاً: الجمع بين الأصل والفرع في الحكم، بتعدية الحكم من المنصوص عليه إلى غيره، بعد استخراج المعنى المستنبط من النص، (التعريفات) للجرجاني.

(٤) الاستحسان - لغة -: هو عد الشيء واعتقاده حسناً، واصطلاحاً: هو ترك القياس، والأخذ بما هو أرقى للناس، ويعمل بالاستحسان إذا كان أقرب من القياس الجلي، فكانه - في الحقيقة - قياس مستحسن، (التعريفات) للجرجاني.

(٥) الاستصحاب - لغة -: الملازمة، واصطلاحاً: إبقاء الحكم على ما كان عليه لانعدام المغنى، فيشت الحكم في الزمان الثاني لثباته في الزمان الأول، (التعريفات) للجرجاني.

(٦) القانون المدني العربي، سنة (١٩٥٣) م.

«ففقه هذه الشريعة كثوب، راعى الشارع في صنعه جسم من يلبسه، وكان صغيراً، ولاحظ في صنعه نمو هذا الجسم في المستقبل، فيبسط في القماش بحيث يمكن توسيع الثوب مع نمو الجسم».

ويمضي السنهوري - بعد هذا التصوير لروندة الفقه الإسلامي - فيعزو ظواهر الجمود في الفكر الإسلامي، وظواهر الانفلات من هذا الفكر إلى غيبة هذه الحقيقة عن كل من أهل الجمود وأهل الانفلات، فيقول: «ولكن هذه الحقيقة غابت عن عامة المسلمين، فانقسموا فريقين:

أحدهما: لبس الثوب على الضيق فاختنق.

والثانى: لم يطق هذا الضيق فمزق الثوب ولبس عارياً.

على أن الثوب صالح للتوسيع دون أن يضطر لابسه إلى الاختناق أو التمزق..»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

ولأن مشروع حياة السنهوري باشا كان أسلمة الشرق.. وذلك: بإقامة جامعة الأمم الإسلامية على أساس الشريعة الإسلامية، ويعتبر المدنية الإسلامية المتميزة عن المدنية الغربية بتميزات الإسلام عن المسيحية، واستدعاء الشريعة الإسلامية، بالدراسات الجديدة، والاجتهاد الجديد، لتخطىء أعناق القرون إلى العصر الحديث.

ولأن ما يعني هذا القانوني العظيم من الإسلام وشرعيته كان - في الأساس وقبل كل شيء - هو الفقه الإسلامي، وفقه المعاملات الإسلامي - وفقه المعاملات تحديداً - أي: القانون الإسلامي، فلقد كان لتجديد الفقه الإسلامي، بتحديث دراساته، مكان ملحوظ في مشروعه الفكري.

ولقد أراد السنهوري ألا تقف أفكاره ومشاريعه الرامية إلى تجديد دراسات الفقه الإسلامي، والتي علق عليها إمكانات فتح باب الاجتهاد الجديد في الشريعة الإسلامية، لتخطىء أعناق القرون وتحكم الواقع المعاصر، أراد السنهوري لمشروعه هذا ألا يكون مجرد «أفكار».. فتحدث عن ضرورة إقامة مؤسسة علمية وتعلمية للنهوض بهذه الدراسات الحديثة، التي وضع لها العديد من الملامح والمعالم والتفاصيل.. بل والميزانيات!

(١) الأوراق الشخصية، لاهي في (١٥ - ٨ - ١٩٢٤ م).

لقد بدأ مشروعه - مرحلتين - باقتراح « دبلوم في قسم الدكتوراه بالجامعة للفقه الإسلامي » .. على أن يتطور هذا « الدبلوم » إلى « معهد للفقه الإسلامي » - تابع للجامعة - يمنح « دبلومات » علياً ممتازة في الفقه الإسلامي .. والدكتوراه في الفقه الإسلامي .. وذلك تمهيداً لاستقلال هذا المعهد عن الجامعة، ليصبح مؤسسة علمية وتعلمية خاصة بالدراسات العليا في الفقه الإسلامي.

وإلى جانب الدراسات الأكاديمية العليا في الفقه الإسلامي، ومقارنته هذا الفقه بالمنظومات القانونية الأخرى، في дипломات والرسائل العلمية المتخصصة.. اقترح السنهوري إنشاء مجلة متخصصة للفقه الإسلامي.. ونشر كتب ورسائل هذا الفقه في سلسلة علمية متخصصة. واقتراح كذلك إنشاء « كراسى » علمية في هذه المؤسسة التعليمية لمختلف التخصصات التي تبعث الحيوية والتجدد والاجتهداد في صناعة الفقه.. كرسي للفقه الإسلامي.. وثاني للدراسات المقارنة بين مذاهب هذا الفقه.. وثالث لمقارنة الفقه الإسلامي بالقوانين الغربية.. ورابع لأصول الفقه.. وخامس لتاريخ هذا الفقه.. وأخيراً، مكتبة متخصصة في مصادر الفقه الإسلامي والعلوم المتصلة به.

هكذا فكر السنهوري في هذه المؤسسة العلمية والتعلمية، المتخصصة في تجديد دراسات فقهاً الإسلامي العتيدي؛ لتصبّل بهذا التجديد إلى أسلمة القانون الحديث.. بل لقد اعتبر هذا المشروع « الأمل المقدس »، الذي انطوت عليه جوانحه، وهفاً إليه قلبه، ولم يبرح ذاكرته منذ سن الشباب وطوال سنوات عمره المديد.

وعن هذا المشروع من مشاريع البعث والتجدد لصرح من ضرورة المدنية الإسلامية وركن من أركان الدولة الإسلامية، وقسمة من قسمات الثقافة الإسلامية.. كتب السنهوري باشيا يقول: « أسجل هنا مشروعاً للدراسة الفقه الإسلامي دراسة علمية حديثة:

- يحسن البدء بإنشاء دبلوم في قسم الدكتوراه بالجامعة للفقه الإسلامي.. ويدرس في هذا الدبلوم الفقه الإسلامي بمذاهبه المختلفة، ومقارنته الفقه الإسلامي بالقوانين الغربية، وأصول الفقه الإسلامي، وتاريخ الفقه الإسلامي.

- وبعد أن يقوم هذا الدبلوم على أساس قوي، ينشأ معهد للفقه الإسلامي، تكون مدة الدراسة فيه ستين؛ إحداها تدرس العلوم المتقدمة، وتنتهي بـ دبلوم للدكتوراه، والأخرى تكمل السنة الأولى، ويدرس فيها القانون العام في الفقه الإسلامي، والقانون الدولي (من

عام وخاصة ) في الفقه الإسلامي، والقانون الجنائي في الفقه الإسلامي، وقانون المرافعات في الفقه الإسلامي.

وتنتهي دراسة الستين في المعهد بدبلوم عليا متخصص في الفقه الإسلامي، ويستطيع من الحصول على هذا الدبلوم أن يحصل على درجة الدكتوراه في الفقه الإسلامي إذا هو قدم رسالة، وهذه الدكتوراه في الفقه الإسلامي هي غير الدكتوراه في القانون التي قد تكون إحدى دبلوماتها دبلوماً في الفقه الإسلامي.

- وبعد أن تستقر هذه الخطوة الثانية - خطوة المعهد التابع للجامعة - تأتي الخطوة الثالثة، وهي: استقلال هذا المعهد عن الجامعة، فيصبح معهداً ذاتية معنوية وميزانية مستقلة، وتكون دراسته للفقه الإسلامي بالطرق الآتية:

- ١- من طريق التدريس، وإعطاء الإجازات الدراسية للمطلبة.. ومنح درجات الدبلوم، والدبلوم العليا المتخصصة، والدكتوراه في الفقه الإسلامي.. ويجوز منح هذه الدرجة لطلبة الجامعة وطلبة الأزهر، ويرصد في ميزانية المعهد عشرون مكافأة دراسية لطلبة يختص بعضها للطلبة المسلمين غير المصريين.

- ٢- من طريق إنشاء مجلة للفقه الإسلامي.

- ٣- من طريق نشر سلسلة من الكتب والرسائل في الفقه الإسلامي.

وينبغي أن يرصد في ميزانية هذا المعهد خمسة كراسي على الأقل:

- كرسي منها للفقه الإسلامي.

- وكرسي ثان للفقه الإسلامي المقارن في مذاهب المختلفة.

- وكرسي ثالث للفقه الإسلامي المقارن بالقوانين الغربية.

- وكرسي رابع لأصول الفقه، على أن يعاد البحث في النظرة التقليدية لهذه الأصول.

- وكرسي خامس لتاريخ الفقه.

- وإنشاء مكتبة كبيرة في الفقه الإسلامي، تكون حاوية لجميع الكتب المهمة في الفقه وفي العلوم المتصلة به.. »<sup>(١)</sup>.

---

<sup>(١)</sup> الأوراق الشخصية، دمشق في (١٢ - ٣ - ١٩٤٤ م)، و (القانون المدني العربي) سنة (١٩٥٣ م).

وإذا كان السنهوري قد صاغ مشروع هذه المؤسسة العلمية التعليمية، وهو بدمشق، يضع لسوريا قانونها المدني، المستمد من الفقه الإسلامي، فلقد عاود السعي لتحقيق هذا «الأمل المقدس»، بعد إنجازه القوانين المدنية لمصر والعراق وسوريا، وتطلعه إلى قانون مدني عربي موحد، نابع من الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي المتجدد.. فانتهز فرصة قيام جامعة الدول العربية، وتحدث إلى أمينها العام - الدكتور عبد الرحمن عزام (١٣١١ - ١٨٩٣ هـ / ١٩٧٦ م) - في أمر إنشاء «جامعة علمية للثقافة العربية» - تابعة للجامعة العربية - على أمل أن يكون «معهد الفقه الإسلامي» أحد مؤسسات هذه الجامعة العلمية للثقافة العربية.. وسجل هذا المعنى إلى هذا «الأمل المقدس» في أوراقه الخاصة، فقال في ذكرى عيد ميلاده السادس والخمسين:

«لقد ازددت يقيناً - وأنا اليوم أستقبل السابعة والخمسين من عمري - بأن مشروع الفقه الإسلامي، وما ينبغي لهذا الفقه المجيد من دراسة علمية في ضوء القانون المقارن، قد انغرس في نفسي وأصبح جزءاً من حياتي، يكبر معها ولكنه لا يشيخ ولا يبرم.

وقد وافاني توفيق الله، فصدر القانون المدني المصري، ثم القانون المدني السوري، ثم القانون المدني العراقي، فأصبح الآن من المستطاع أن يستخلص من التقنيات الثلاثة «قانون مدني عربي» هو الذي يكون محل الدراسة والمقارنة بالفقه الإسلامي العتيق.

إذا ما استطعت أن أحقر أملاً يعيش في نفسي، فأحمل جامعة الدول العربية على أن تنشئ جامعة علمية للثقافة العربية - تحدث في شأنها إلى الأمين العام - أمكنت دراسة الفقه الإسلامي والقانون المدني العربي في معهد خاص ينشأ في داخل هذه الجامعة.

فاللهم اكتب لي أن أحقر هذا الأمل المقدس الذي تتطوي عليه جوانحي، ويهفو إليه قلبي، ولا يبرح ذاكرتي منذ سن الشباب إلى اليوم، وقوّي اللهم على الاستطلاع به..<sup>(١)</sup>

هكذا كان تجديد دراسات الفقه الإسلامي - المجيد والعتيد - لأسلمة القانون الحديث، هو الأمل المقدس لهذا المصلح العظيم - الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا - انطوت عليه جوانحه، وهفا إليه قلبه، ولم يبرح ذاكرته منذ فجر حياته الفكرية والعلمية.. تقدم الأعوام بعمر السنهوري وحلمه - هذا - العظيم يكبر مع الأعوام، لكن دون أن يبرم أو

(١) الأوراق الشخصية، الإسكندرية في (١٢ - ٨ - ١٩٥١ م).

يشيب!.. حتى ليجعل دعاءه إلى الله في ذكرى عيد ميلاده أن يعينه على تحقيق هذا الأمل  
المقدس والعظيم!

\*\*\*

## وأخيرًا...

[لقد أديت واجبي، وأتممت رسالتي، ولا يهمني بعد ذلك طال العمر أو قصره.. فاللهم اجعل حياتي نموذجًا صالحًا لمن يحب بلده الأصغر، وبلده الأكبر، والناس جيئًا..].  
«الستهوري»

هكذا أشرق؛ بل وتألق «الوجه الإسلامي» لهذا المصلح العظيم: الدكتور عبد الرزاق  
أحمد الستهوري باشا.. ربنا للمرة الأولى في فكرنا المعاصر..

فكثيرون هم الذين يعرفون عظمة الستهوري بين القضاة العظام.. وإمامية الستهوري  
في صياغة الدساتير، والقوانين المدنية الحديثة لمصر.. والعراق.. وسوريا.. ولibia.. والسودان..  
والإمارات العربية.. والكويت.. وحجية الستهوري - في المنطق القانوني، وفي صياغته -  
منذ وضع هذه الصروح القانونية وحتى الآن.

وإذا كان هناك - من بين تلاميذ الستهوري، وقراء مؤلفاته الكبرى - من يعلمون  
طرفًا من اهتماماته بالإسلام وشريعته.. من خلال مقدمات كتبه في القانون.. فإننا نحسب  
أن هذه الدراسة.. التي تمهد لها «الإسلاميات» - التي ظلت حتى هذا التاريخ منتشرة، وغير  
مبوبة تبويبًا موضوعيًّا وتاريخيًّا<sup>(١)</sup> - نحسب أن هذه الدراسة ستمثل مفاجأة للكثيرين،  
الذين لم يدر بخلدهم - قبل ذلك - أن الستهوري باشا هو إمام في الفقه الإسلامي كما هو  
إمام في القانون الحديث.. وأنه حجة في فقه الشريعة الإسلامية كما هو حجة في القوانين  
الغربية.. وأنه واحد من عظماء زعماء الإصلاح الإسلامي في عصرنا الحديث.

وكما سبقت إشارتنا في الحديث عن المنهاج الذي اخترناه لدراسة إسلاميات الستهوري،  
فلقد أفسحنا المجال لنصوص الستهوري حول القضايا الإسلامية التي تناولها، دون أن  
نكتفي بالتحليل أو الاستنتاج، وذلك حتى لا ندع مجالًا لتقولات المشككين؛ بل ولا لعلمات  
استفهام المذهلين!

فكأنما شعار هذه الدراسة - لإسلاميات الستهوري - هو: «هكذا تكلم الستهوري»..  
• هكذا تكلم الستهوري، مؤسسًا نظرياته في الإصلاح الإسلامي، على الإيمان العميق  
بأن الله ي全能.. فقال - ضمن ما قال - :

(١) إسلاميات الستهوري، نشرته بعد ذلك دار الوفاء بالقاهرة (الناشر).

«رب، إن ضعفي وعجزي يدلان على أنك موجود.. أنت موجود لأنك خلقتني.. ما أنا.. إذا لم أؤمن بك؟!.. إني أؤمن بالله إيمانا لا حد له.. وليس لي غير هذا الإيمان من ملجا، فاللهم أديمك على.. وإن نفسا كنفسي تجد نوعا من السعادة في هذا الإيمان. اللهم لا تسلبني هذا الإيمان، وقوه في قلبي حتى ألقاك وأنا من أكثر الناس إيمانا بك..

**الله يَعْلَمُ أَنِّي مَا عَشِقْتُ عِبَادَةً إِلَّا لِأَنِّي أَغْبُدُ الْمَعْبُودَاً**  
**الْأَرْضَ جَمَالًا ثُمَّ لَا أَضْبُو إِلَى شَيْءٍ يُؤْكِدُ لِلْإِلَهِ وُجُودَهُ»**

• وهكذا تكلم السنهوري عن الصورة العصرية والمستقبلية للخلافة الإسلامية: هيئة أمم شرقية، مؤسسة على رابطة الجامعة الإسلامية.. فقال - ضمن ما قال :-

«يقول الشرق لأبنائه: إن نهضتي هي نهضة دين.. ودول الشرق لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير دين الإسلام.. ولقد كنت أحلم صغيراً بالجامعة الإسلامية.. وكلما تقدمت في السن ازداد إيماني وتعلقي بقيام الشرق الإسلامي.. وبجمعية أمم شرقية إلى جانب جمعية الأمم الغربية.. فالشرق بالإسلام، والإسلام بالشرق.. إنها شيء واحد، وإذا تحدثت عن أحدهما فكأنني تحدث عن الآخر.. والشريعة الإسلامية هي شريعة الشرق، متزرعة من روح الشرق وضميره، أوحى بها الله إلى عبد شرقي، في أرض شرقية..».

• وهكذا تحدث السنهوري عن تميز الإسلام، بجمعه بين الدين والدولة.. مع التمييز بينهما - دونها فصل.. ودونها وحدة - فهو دين الأرض كما هو دين السماء.. وما الله والسماء فيه خاص بال المسلمين.. أما ما للدولة والأرض فيه فهو لكل شعوب الشرق دونها استثناء.. فقال في ذلك - ضمن ما قال :-

«الإسلام دين ودولة.. هو دولة إلى جانب الدين، وملك إلى جانب العقيدة، وقانون إلى جانب الشعائر.. إنه دين الأرض كما هو دين السماء.. ولقد وضع النبي الإسلام ﷺ قواعد حياة اجتماعية وحياة سياسية، وأسس دولة إلى جانب دين.. وأقام الوحدة الدينية للأمة العربية، والوحدة السياسية للجزيرة العربية.. فهو مؤسس الحكومة الإسلامية، كما أنه نبي المسلمين..».

• وهكذا تحدث السنهوري عن الإسلام المدنية كما هو الدين.. وعن تميز المدنية الإسلامية عن المدنية الغربية.. وعن امتياز المدنية الإسلامية كطريق للنهضة الشرقية.. فقال في ذلك - ضمن ما قال :-

« أريد أن يعرف العالم: أن الإسلام دين ومدنية.. وأن المدينة الإسلامية أكثر تهذيباً من المدينة الأوروبية.. والرابطة الإسلامية يجب أن تفهم بمعنى المدينة الإسلامية، وأساس هذه الرابطة الشريعة الإسلامية.. وعلى الذين يقولون: إن على بلادنا أن تنظر إلى المدنيات الغربية فتحتار من كلّ أحسنه، أن يدركوا ضعف هذا الرأي، الذي ينسى أصحابه أن لبلادنا مدينة إسلامية أصيلة.. وليس هي البلاد الطفيليّة التي ترُقّع لها ثواباً من فضلات الأقمشة التي يلقاها الخياطون! ».

• وهكذا تحدث السنّهوري عن الشريعة الإسلامية، الجامعة بين العبادات الدينية - التي هي خاصة بال المسلمين - وبين المعاملات المدنية والدنيوية - التي فصلتها فقه المعاملات الإسلامي - والتي هي - لذلك - شريعة الأمة وقانونها الحاكم لكل رعايا الدولة، على اختلاف الملل والديانات.. فقال في ذلك - ضمن ما قال :-

« لقد أعطى الإسلام للعالم شريعة هي أرسخ الشرائع ثباتاً.. شريعة تفوق في كثير من تفاصيلها الشرائع الأوروبية.. وهي - في نظر المتصفين - من أرقى النظم القانونية في العالم.. وصالحة لأن تكون دعامة من دعائم القانون المقارن.. وإن استقاء شريعتنا المعاصر من مصدر الشريعة الإسلامية هو الذي يتافق مع تقاليدنا القانونية، ويستقيم مع النظر الصحيح.. وإذا كان لنا هذا التراث العظيم، فكيف يجوز لنا أن نفرط فيه؟.. إنها شريعة مرنّة، صالحة لأن تلبس لباس الزمن الذي تعيش فيه.. إنها شريعة الشرق، وروح أحكامه.. وفيها من العناصر التي لو تولتها يد الصياغة، فأحسنت صياغتها، لصنعت منها نظريات ومبادئ لا تقل في الرقي وفي الشمول وفي مسيرة التطور عن أخطر النظريات الفقهية التي تلقاها اليوم عن الفقه الغربي الحديث.. إنها تراثنا التشرعي، الذي إذا وطأنا أكتافه، وعبدنا سبله، كان لنا من هذا التراث الجليل ما ينفع روح الاستقلال في فقهنا وفي قضاتنا وفي شريعتنا، ثم لأشرفنا نطالع العالم بهذا النور الجديد، فنضيء به جانباً من جوانب الثقافة العالمية في القانون.. ».

• وهكذا تحدث السنّهوري باشا عن تجديد دراسات الفقه الإسلامي، لأسلمة القانون الحديث، فقال - ضمن ما قال :-

« إن الكتاب والسنة هي المصادر العليا للفقه الإسلامي، فيها المبادئ العامة التي ترسم للفقه اتجاهاته، دون أن تكون هي الفقه ذاته.. فالفقه الإسلامي هو فقه صميم، من عمل

الفقهاء، والصياغة الفقهية فيه، وكذلك أساليب التفكير القانوني واضحة ظاهرة.. وهو صفحة خالدة في سجل الفقه العالمي.. وإن مشروع دراسة هذا الفقه الإسلامي المجيد والعتيد، في ضوء القانون المقارن، قد انغرس في نفسي، وأصبح جزءاً من حياتي، يكبر معها ولكنه لا يشيخ ولا يهرم.. إنه الأمل المقدس الذي تطوي عليه جوانحي، ويهفو له قلبي، ولا يبرح ذاكرتي منذ سن الشباب.. وإذا ما اكتمل لهذا الفقه تطوره، أمكن - وقتئذ - أن تصبح الثقافة المدنية ثقافة إسلامية.. ويمكن - عندئذ - تحقيق الهدف الذي قصدت إليه، وهو: أن يكون للبلاد العربية قانون واحد يُشتق رأساً من الشريعة الإسلامية..».

\* \* \*

### هكذا تكلم السنهوري ..

وهكذا تعمدنا - عبر فضول هذه الدراسة - أن ندع هذا المصلح العظيم يقدم نصوصه هو، في ميادين ومشكلات الإصلاح الإسلامي التي عاش لها، وأبدع فيها.. وذلك حتى لا ندع مجالاً لتشكيك أو اندهاش..

رحم الله السنهوري.. فقد كان صاحب «عظمة إنسانية جامعة» «جعلته عظيماً بين زعماء الإصلاح في عصرنا الحديث وواقعنا المعاصر.

- كان أستاذاً عظيماً في فنون إيصال الأفكار إلى طلابه.. لا يترك الفكرة حتى يشرحها بالأساليب المتعددة، والبراهين المتنوعة، لتصل إلى المستويات المختلفة من العقول والأفهام.. حتى قال عنه بعض الظرفاء: «إنه يدرس لطلابه بالقراءات السبع».
- وكان صاحب عظمة جامعة في عالم القانون.. فلقد عرفت الحياة القانونية، ببلادنا - قبله - ثلاثة من العظام المتفاردين:

- عبد الحميد أبو هيف (١٣٠٥ - ١٣٤٤هـ / ١٨٨٨ - ١٩٢٦م) في فقه القانون.

- وعبد العزيز فهمي باشا (١٢٧٨ - ١٣٧٠هـ / ١٨٧٠ - ١٩٥٠م) في القضاء.

- وعبد الحميد بدوي (١٣٠٤ - ١٣٨٦هـ / ١٨٨٧ - ١٩٦٦م) في التشريع.

فجاء السنهوري ليجمع عظمة كل هؤلاء، عندما تفرد وبلغ قمة العظمة في الفقه.. والقضاء.. والتشريع.

- وكان صاحب عظمة جامعة في القانون المدني.. فقد عرفته المجتمعات من وضع القانون المدني لدولته ومجتمعه، ونادرًا ما كان صانع ذلك فرداً، لكن عظمة السنهوري

جعلته يتفرد، لا لأن يضع وحده القانون المدني لمجتمعه ودولته.. بل ويضع القوانين المدنية، وكذلك الدساتير، والمقومات القانونية للعديد من الدول والمجتمعات.. مصر.. والعراق.. سوريا.. ليبيا.. السودان.. الكويت.. والإمارات العربية المتحدة.

- وعرف التاريخ من وضع القانون المدني.. ومنْ شرح القانون المدني.. لكن عظمة السننوري جعلته يتفرد بوضع القوانين المدنية، وبشرحها أيضاً.. ولقد أشار إلى هذا التفرد والامتياز، فقال: « هناك كثيرون وضعوا القانون المدني، كما أن هناك كثيرين شرحوا القانون المدني، ولكنني لا أعلم أحداً استطاع أن يضع القانون المدني وأن يتولى شرحته كاملاً سواي، وهي نعمة أحمد الله عليها كثيراً.. ».

- وعرف المجتمع الأستاذة الذين حققوا العظمة في الأدب.. والأستاذة الذين حققوا العظمة في القانون.. فجاءت عظمة السننوري جامعة بين الأدب والقانون، حتى عرفت دراساته « بأدب القانون »، ونافس تبحره في آداب اللغة العربية - نثراً وشعرًا - بالإضافة إلى شاعريته - تبحره في فقه القانون.. حتى قال عنه أحد علماء اللغة والأدب - الأستاذ عباس حسن (١٣٩٨ - ١٩٧٨ هـ / ١٩٠٠ - ١٩٧٨ م) - بعد ساعده - ل ساعتين - وهو يوازن بين المتنبي (٣٠٣ - ٣٥٤ هـ / ٩١٥ - ٩٦٥ م) وشوفي (١٢٨٥ - ١٣٥١ هـ / ١٨٦٨ - ١٩٣٢ م): « ما أجدر هذا الرجل أن يكون أستاذًا للأدب، لا أستاذًا للقانون !! لكنه كان عظيمًا في الأدب، وعظيمًا في القانون.

- وعرفت أمتنا علماء في الشريعة الإسلامية وفقهمها.. وعلماء في القوانين الحديثة وفقهمها.. فجاءت عظمة السننوري لتجعل منه إماماً في فقه الشريعة الإسلامية، وفي فقه القانون الحديث معاً.. ثم صعدت به هذه العظمة إلى العمل على أن تكون الشريعة الإسلامية هي المصدر الأول والوحيد للقانون الحديث..

رحمه الله رحمة واسعة.. وحقق له ولأمه آخر دعاء خطّه يده - في مذكراته -:  
 « أن يجعل الله ( حياته ) نموذجاً صالحًا لمن يحب بلده الأصغر، ويحب بلده الأكبر،  
 ويحب الناس جميعاً.. ».

القاهرة في ١٠ جادى الآخرة سنة (١٤١٩ هـ) ١ أكتوبر سنة (١٩٩٨ م)

## الفَهَارُسُ

أولاً : فهرس الآيات القرآنية.

ثانياً : فهرس الحديث الشريف.

ثالثاً : فهرس المذاهب والفلسفات.

رابعاً : فهرس الأعلام.

خامساً : فهرس الكتب والمطبوعات.

سادساً : فهرس الأشعار.

سابعاً : فهرس المصادر والمراجع.

## أولاً: فهرس الآيات القرآنية

| <u>الصفحة</u>      | <u>رقمها</u> | <u>الآية</u>                                                                   |
|--------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| <b>سورة السور</b>  |              |                                                                                |
| ١٢٩                | ٥٥           | ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ مَامُوا إِنْكُرُ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ...﴾       |
| <b>سورة سكاكا</b>  |              |                                                                                |
| ٧٢                 | ٤، ٣         | ﴿عَلَيْهِ الْغَيْبُ لَا يَعْزَزُ عَنْهُ مِنْقَالٌ ذَرَقَ فِي السَّمَوَاتِ ...﴾ |
| <b>سورة الجمعة</b> |              |                                                                                |
| ١١٧                | ٩            | ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَامُوا إِذَا تُودُكَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمٍ ...﴾     |
| <b>سورة الضحى</b>  |              |                                                                                |
| ١٦                 | ١١ - ١       | ﴿وَالصَّحْنَ ① وَأَيْلَ ٰإِذَا سَجَنَ ② مَا وَدَ عَكْ رَبُّكَ ...﴾             |
| <b>سورةزلزال</b>   |              |                                                                                |
| ٧٢                 | ٨، ٧         | ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ حَبْرًا يَسْرُهُ ...﴾                       |

\*\*\*

## ثانياً: فهرس الحديث الشريف

| <u>الصفحة</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <u>الحديث الشريف</u> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| «اللهم إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين، وأنت ربى، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهمني؟ أم إلى عدوٌ ملكته أمري؟ إن لم يكن بك غضب عليٌ فلا أبالي، ولكن عافيتك هي أوسع لي، أعود بنور وجهك الذي أشرقت له الظلال، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة، من أن تنزل بي غضبك، أو يجعل عليٌ سخطك، لك العتبي حتى ترضي، ولا حول ولا قوة إلا بك»..... |                      |
| ٩٣، ٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |

\*\*\*

### ثالثاً: فهرس المذاهب والفلسفات

|                   |             |                    |                   |
|-------------------|-------------|--------------------|-------------------|
| ١٥٥، ١٤٦          | الشافعية    | ١٤٥، ٤٨، ٢٩، ٢٦    | الاشراكية         |
| ٢٩                | الشيعية     | ١٣٧                | البروتستانتية     |
| ٩٠، ٦٤، ٢٤، ١١    | العلانية    | ٩٧                 | الختمية التاريخية |
| ٤٧                | الفاشية     | ١١٧، ١١٤           | الحنبلية          |
| ١٣٧               | الكاثوليكية | ١٨٠، ١٧٦، ١٧٥، ١٧٢ | الحنفية           |
| ٩٧                | اللاآدرية   | ١١٧، ١١٤، ٥٧، ٣٧   | الداروينية        |
| ١٤٢، ١٤٠، ١٣٣، ٩٧ | المادية     | ١٨٤، ٧٠، ٦٩، ١٣٣   | الميكاتورية       |
| ١٨٠               | المالكية    | ٤٨، ٢٩، ٢٦         | الديمقراطية       |
| ٤٧                | النازية     | ١٤٥، ٢٩            | الرأسمالية        |
| ٩٧، ٩٦، ١٠        | الوضعية     | ١١٠                | الزيدية           |
| ١١٠               | الوهابية    |                    |                   |

\*\*\*

## رابعاً: فهرس الأعلام

## (أ) أعلام الأشخاص

|                |                                                  |                                |
|----------------|--------------------------------------------------|--------------------------------|
| ١٦٠            | إنريكو انساباتو                                  | (أ)                            |
| ٩٧             | أوجست كونت                                       | إبراهيم (القطّ)                |
| ١٢٨            | البابا (باب الفاتيكان)                           | إبراهيم بيومي مذكر             |
| ١١٨            | البخاري (عبد العزيز بن أحمد بن محمد، علاء الدين) | إبراهيم عبد المادي             |
| ١٨٨            | البزدوي (فخر الإسلام، أبو الحسن، علي بن محمد)    | أحمد إبراهيم                   |
| ١٣٣            | شارلز داروين                                     | أحمد أمين                      |
| ١١٠            | توفيق (الخديوي)                                  | أحمد بهاء الدين                |
| ٧٤، ٢٨، ١٧     | توفيق الشاوي                                     | أحمد حشمت أبو ستة              |
| ١٩١            | الجرجاني (الشريف)                                | أحمد بن حنبل                   |
| ١١٨            | جلاد (فيليب بن يوسف)                             | أحمد خشبة                      |
| ١٨٥            | جمال الدين الأفغاني                              | أحمد شوقي                      |
| ٧٠، ٦٩، ٦٨، ٦٧ | جمال عبد الناصر                                  | أحمد عرابي                     |
| ٢٨             | چورچ كورنيل                                      | أحمد فتحي مرتضي                |
| ٨٠             | جيبي (فقيه فرنسي)                                | أحمد لطفي السيد                |
| ١٤٨            | أبو حامد الغزالى                                 | أحمد ماهر                      |
| ١١٨            | ابن حزم                                          | إدوار لامبير                   |
| ١١٨            | حسن بغدادي                                       | إسماعيل بن إبراهيم بن محمد علي |
| ٥٣             |                                                  | الكبير (الخديوي)               |
| ٤٩             |                                                  | إسماعيل صدقى                   |
| ١٩٠            |                                                  | الأصفهانى (أبو الفرج)          |
| ١٨٠، ٢٢        |                                                  | الأفغاني (جمال الدين)          |
| ٥٣، ٥٢، ٢٢     |                                                  | أمين شمبل                      |
| ٨٧             |                                                  |                                |
| ٤٥، ٣٩         |                                                  |                                |
| ٦              |                                                  |                                |
| ٤٠             |                                                  |                                |
| ٩٣، ٦٧         |                                                  |                                |
| ٥٥، ٥٤         |                                                  |                                |
| ٩٣، ٦٧         |                                                  |                                |
| ٧٤             |                                                  |                                |
| ١٣٥، ٤٤        |                                                  |                                |
| ٤٩، ٤٢         |                                                  |                                |
| ٤٠، ٣٩، ٢٨، ٢٧ |                                                  |                                |
| ١١٦            |                                                  |                                |
| ٤٩، ٣١         |                                                  |                                |
| ١٧             |                                                  |                                |
| ١٨، ٥          |                                                  |                                |
| ١٣٣            |                                                  |                                |

|            |                                    |                |                                     |
|------------|------------------------------------|----------------|-------------------------------------|
| ١٣٤        | سلامة موسى                         | ٧٤             | حسن بهجت البلقيسي                   |
| ٦٥، ٤٠     | سلیمان حافظ                        | ٨٢             | حسن جلال العروسي                    |
| ١٢٣        | سولون                              | ١١٨            | أبو الحسن الماوردي                  |
| (ش)        |                                    | ٧٩، ٣٥         | حليبي بهجت بدوي                     |
| ١١٤        | الشافعي                            | ٦              | ابن حنبل (أحمد)                     |
| ١٣٤        | شاهين مكاريوس                      | ٧٤             | حنفي محمود الفزاروي                 |
| ٧٤، ٢٨، ١٧ | الشاوی ( توفيق )                   | ٤٦، ٣٧، ٦      | أبو حنيفة النعمان                   |
| ١٣٣        | شبل شمبل                           |                | (خ)                                 |
| ١٩١        | الشريف البرجاني                    | ١٨٨            | الخانجي ( محمد أمين بن عبد العزيز ) |
| ١٩١        | الشيباني ( محمد بن الحسن بن فرقد ) | ١٤١            | ابن خلدون                           |
| (ض)        |                                    |                | (د)                                 |
| ٧٤         | ضياء شيت خطاب                      | ١٣٣            | داروين                              |
| (ط)        |                                    |                | (ر)                                 |
| ١٣٥        | طه حسين                            | ١٧             | راتب باشا                           |
| ٥          | الطهطاوي ( رفاعة رافع )            | ٥              | رشيد رضا                            |
| ٢٠١، ١٧    | أبو الطيب المتنبي                  | ٣٧             | رشيد عالي الكيلاني                  |
| (ع)        |                                    | ١٣٤            | الرشيد العباسي ( هارون )            |
| ٢٠١        | عباس حسن                           | ٥              | رفاعة رافع الطهطاوي                 |
| ٧٤         | عبد الباسط جباعي                   | ٥٩، ٥٨         | (ز)                                 |
| ٢٠٠        | عبد الحميد بدوي                    | ٧٤، ٥٣         | زكي عبد المتعال                     |
| ٢٠٠        | عبد الحميد أبو هيف                 |                | زكي المهندس                         |
| ١٧         | ابن عبد ربّه                       | ٣٠             | (س)                                 |
| ١٤١        | عبد الرحمن بن خلدون                | ٦٣، ٤٤، ٢١، ١٨ | سامي جنبنة                          |
| ١٩٥        | عبد الرحمن عزام                    | ٤٧             | سعد زغلول                           |
|            |                                    |                | سعد الله الجابری                    |

|            |                                                             |                       |                                                      |
|------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------------|
| ٥٠         | عيسى متون                                                   | ١٨، ١٣، ٥             | عبد الرحمن الكواكبى                                  |
| ١٤         | الغزالى (أبو حامد)<br>(غ)                                   | ١١٨                   | عبد العزى بن أهـد بن محمد، علاء الدين،<br>البخارى    |
| ١٣٣        | فارس شمر                                                    | ١٨، ١٣                | عبد العزى جاويش                                      |
| ٦٥، ٥٢، ٥٠ | فاروق الأول (الملك)                                         | ٥٩                    | عبد العزى فهمي                                       |
| ٦٥، ٣٥، ٣٢ | فتحى رضوان                                                  | ٦٥، ٦٤، ٣٢            | عبد الفتاح يحيى                                      |
| ٦٧         | فتحى الكخيا                                                 | ٦٨                    | عبد الله الصياح                                      |
|            | فتح الإسلام، أبو الحسن، علي بن<br>محمد (البزدوى)            | ١٣٤                   | عبد الله النديم                                      |
| ١٧         | أبو الفرج الأصفهانى                                         | ١٣٤                   | عبد الله بن هارون الرشيد<br>(المأمون العباسي)        |
| ١٣٣        | فرح أنطون                                                   | ٥١، ٢٢                | عبد الوهاب خلاف                                      |
| ٦٤، ١٨، ١٣ | فريـد وجـدى                                                 | ٥٣، ٢٢                | عبد الوهاب عزام                                      |
| ٥٠، ٣٠     | فؤاد الأول (الملك)                                          | ٧٤                    | عثـيـان حـسـيـن عـيـدـ الله                          |
| ٦٠         | فؤاد سراج الدين                                             | ٤٤                    | علـى يـكـنـ                                          |
| ١١٩، ١١٨   | فيـلـيـبـ بنـ يـوسـفـ جـلـادـ                               | ٧٤، ٧٣                | عزـيـزـ أـبـاطـةـ                                    |
| ١٧         | القـالـىـ (أـبـوـ عـلـىـ)                                   | ١١٨                   | علاـءـ الدـيـنـ،ـ أـبـوـ بـكـرـ بنـ مـسـعـودـ        |
| ٣٧         | قدـرىـ باـشاـ (مـحـمـدـ)                                    | ٤٠                    | ابـنـ أـحـدـ،ـ الـخـنـفـيـ (الـكـاسـانـيـ)           |
| ١٥٩        | قيـصـرـ                                                     | ٥١                    | ابـنـ أـحـدـ (ابـنـ حـزمـ)                           |
|            | الـكـاسـانـيـ (علاـءـ الدـيـنـ أـبـوـ بـكـرـ بنـ مـسـعـودـ) | ١١٨                   | عليـ أـبـوـ بـ                                       |
| ١١٨        | ابـنـ أـحـدـ،ـ الـخـنـفـيـ)                                 | ٤٠                    | عليـ الـخـفـيفـ                                      |
| ٤٠         | كامـلـ مـرسـىـ                                              | ٥١                    | عليـ عـدـ الرـازـقـ                                  |
| ١٢٩        | كـسـرىـ                                                     | ١٢٣، ١٢٠، ١٠١، ٣٦، ٣١ | أـبـوـ عـلـىـ القـالـىـ                              |
| ٦٩         | أمـ كـلـثـومـ                                               | ٧٢، ٥                 | عليـ مـبارـكـ                                        |
|            |                                                             | ١١٧                   | عليـ بنـ مـحـمـدـ،ـ أـبـوـ الحـسـنـ (الـمـاـورـدـيـ) |
|            |                                                             | ١١٨                   | عليـ بنـ مـحـمـدـ (الـشـرـيفـ الـجـرجـانـيـ)         |
|            |                                                             | ٤٤                    | عليـ يـوسـفـ                                         |
|            |                                                             | ١٩٠، ١٠٤              | عـيـسـىـ (الـقـلـىـ)                                 |

|                                    |                     |                |                                     |
|------------------------------------|---------------------|----------------|-------------------------------------|
| ٧٤، ٧٣                             | محمد عزيز أباظة     | ٦٤، ١٨، ١٣، ٥  | الكتاكي (عبد الرحمن)                |
| ١١٠، ٥٠                            | محمد علي            | ٣٧             | الكيلاني (رشيد علي)                 |
| ١٨١                                | محمد علي حسين       | (ل)            |                                     |
| ١٣٣، ١٣٢، ١١٥، ١١٤، ٧٤<br>١٣٥، ١٣٤ | محمد عماره          | ٤٠، ٢٩، ٢٨، ٢٧ | لامير (إدوار)                       |
| ٥٣                                 | محمد فريد أبو حديد  | ١٣٥، ٤٤        | لطفي السيد                          |
| ١٨، ١٣                             | محمد فريد وجدي      | (م)            |                                     |
| ١٣٠، ٤٦، ٣٧                        | محمد قدرى           | ٦              | مالك بن أنس                         |
| ٧٤، ٥٠                             | محمد مصطفى القلى    | ١٣٤            | المأمون العباسي (عبد الله بن هارون) |
| ٦٩                                 | محمد نجيب           | ١١٨            | الماوردي (علي بن محمد، أبو الحسن)   |
| ٥٢                                 | محمد يوسف موسى      | ١٧             | المنسي                              |
| ١٦                                 | محمود توفيق إسماعيل | ٢٤، ١٦         | محمد (١٣٦)                          |
| ٥٠                                 | محمود شلتوت         | ١١٤            | محمد بن إدريس الشافعى               |
| ١٤٨، ٢٥                            | محمود فتحى          | ١١٨            | محمد أمين بن عبد العزىز (الخانجى)   |
| ٤٤، ٤١، ٣٢                         | محمود فهمي التقراشى | ١١٨            | محمد بخيت المطيعى                   |
| ١٩٠، ١٠٤                           | المسيح (القى)       | ١١٠            | محمد توفيق (الخدبوى)                |
| ٥٢                                 | مصطفى الزرقا        | ٣٣             | محمد توفيق نيم                      |
| ٤٠                                 | مصطفى الشوربجى      | ١٩١            | محمد بن الحسن بن فرقد الشيبانى      |
| ٧٤                                 | مصطفى الفقى         | ١٣٠، ٥٠، ٤٢    | محمد حسين هيكل                      |
| ٤٤، ١٨، ١٣                         | مصطفى كامل          | ٥              | محمد رشيد رضا                       |
| ٤٧، ٤٢                             | مصطفى النحاس        | ٧٤             | محمد زكى عبد البر                   |
| ١١٨                                | المطيعى (محمد بخيت) | ٢٢             | محمد أبو زهرة                       |
| ٤٧                                 | مكرم عبيد           | ٢٢             | محمد عاطف بركات                     |
| ٢٤                                 | منصور فهمي          | ٥٠             | محمد عبد اللطيف دراز                |
| ٢٨                                 | موريس هوربر         | ١١٠            | محمد بن عبد الوهاب                  |
| ١٩٠                                | موسى (القى)         | ١٣٣، ١٨، ٥     | محمد عبد                            |

|     | (هـ)                               |                   | (نـ)                      |
|-----|------------------------------------|-------------------|---------------------------|
| ١٣  | هارون الرشيد (ال الخليفة العباسي ) | ١٣١ ، ١٣٠         | نابليون بونابرت           |
| ٢٨  | هوريو (موريس)                      | ٤٠ ، ٣٥ ، ٢٨ ، ١٧ | نادية عبد الرزاق السنهوري |
|     | (يـ)                               |                   |                           |
| ٤٤  | محى إبراهيم                        | ٤٩ ، ٤٤ ، ٤٢ ، ٣٢ | التراثي ( محمود فهمي )    |
| ١٣٣ | يعقوب صروف                         | ١١٥               | نوبار باشا                |
| ٢٣  | يوسف ( العَصَم )                   | ٦٥                | نور الدين طراف            |

\* \* \*

## (ب) أعلام جغرافية

| (ج)                    |                 | (أ)                  |
|------------------------|-----------------|----------------------|
| ١٣١، ١١٠               | الجزائر         | ١٢٣                  |
| ١٩٨، ١٢٣، ١٢٠، ١٠٧     | الجزيرة العربية | ١١٠                  |
| ١٠٩                    | جنيف            | ٧٠، ٥٦               |
| (ح)                    |                 | ٣٢، ٢٣، ١٧           |
| ١٣٩، ١١٠               | الحجاج          | ٢١                   |
| (خ)                    |                 | ١٠٩                  |
| ٧٩                     | الخليج العربي   | ١٠٧، ٥٦              |
| ٧٠                     | خليج العقبة     | ٢٠١، ١٩٧، ٨٥، ٧٢     |
| (د)                    |                 | ٥٦                   |
| ٩٣، ٧٣، ٤٩، ٤٨، ٤٧، ٤٣ | دمشق            | ٢٧، ٢٦، ٢٠، ٦        |
| (ر)                    |                 | ٢٨، ٢٦، ٢٣، ٢٠، ٧، ٦ |
| ١٧                     | رأس التين       | ١٠٩                  |
| ٢٩                     | روسيا           | ١١٨، ١١٠، ٢٦         |
| ١٢٨                    | روما            | (ب)                  |
| (س)                    |                 | ٢٨، ٢٤، ١٩، ١٦       |
| ١٤٢                    | سان جانجلف      | ٣١                   |
| ٩٩                     | سقارة           | ٢٨                   |
| ١٩٧، ١١١، ٨٥، ٧٢       | السودان         | ٩٩                   |
| ٤٩، ٤٧، ١١، ٧          | سوريا           | ١٣٢                  |
| ٥٦                     | سويسرا          | ٤٤، ٣٩، ٣٨، ٣٧، ٣٥   |
| ٧٠                     | سيناء           | (ت)                  |
| (ش)                    |                 | ١٠٧                  |
| ١٣٩                    | الشام           | ١٠٠، ٣٧، ٢٧، ٢٠      |
|                        |                 | ١٧٧، ١١٠             |

|                                                                                                           | ليون                     | (ط)                                                 |             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------|-------------|
| ١                                                                                                         | (م)                      | ٩٣,٦٧                                               | الطايف      |
| ١١١                                                                                                       | المجر                    | ٧٥                                                  | طرابلس      |
| ١٢٥,١٢٣                                                                                                   | المدينة المنورة          | (ع)                                                 | العراق      |
| ١٨١,١١١                                                                                                   | مراكش                    | ٣٨,٣٧,٣٥,١١,٧                                       |             |
| ٢٩,٢٨,٢٦,٢٥,٢١,١٦,١٥<br>٤٤,٤٣,٤١,٤٠,٣٩,٣٧,٣٥,٣١<br>٦٤,٦٣,٥٨,٥٧,٥٦,٥٠,٤٧,٤٦,٤٥<br>١٩٥,١٤٧,١٣٢,١٣١,٧٠,٦٩,٦٦ | مصر                      | ٧٧,٦٢,٤٧,٤٦                                         |             |
| ٢٠١,١٩٧                                                                                                   |                          | ٢٦,٢٥,٢٤,٢٣,٩,٨,٧,٦                                 | فرنسا       |
| ٩١,٧٤                                                                                                     | مصر الجديدة              | ١١٠,٤٩                                              | فلسطين      |
| ١٣٢,١٠٨                                                                                                   | المغرب                   | (ق)                                                 |             |
| ١٢٥                                                                                                       | مكة المكرمة              | ٣٥,٣٤,٢٩,٢٨,١٩,١٨,١٧,٥<br>٣٩,٣٨,٣٧                  |             |
| ١١٢                                                                                                       | المملكة العربية السعودية | ٥٥                                                  | قصر النيل   |
| ٢١,٢٠                                                                                                     | المصورة                  | ٥٥                                                  | قناة السويس |
| ٧٠                                                                                                        | ميدان المنشية            | ١٠٨                                                 | القرقاواز   |
| ١١٣                                                                                                       | النمسا                   | (ك)                                                 |             |
| ٥١                                                                                                        | نيويورك                  | ١٩                                                  | كفر الزيات  |
| ٢٠                                                                                                        | وادي النيل               | ١٨٠                                                 | الكوفة      |
| ٢٠                                                                                                        | الوجه البحري             | ١٨٧,١٨٣,٨٥,٧٨,٧٣,٦٩                                 | الكويت      |
| ١٢٣,١١٠                                                                                                   | اليمن                    | ٢٠١,١٩٧,١٨٠,١٥٧,١٩٠                                 |             |
| ١٤٠,١٢٣                                                                                                   | اليونان                  | (ل)                                                 |             |
|                                                                                                           |                          | ٩٥,٥٢,٣٥,٣٤,٣٠<br>١٩٢,٩٨,٩٧,٩٦<br>١٨١,١٣٢,١١٢<br>٤٩ | لاهاري      |
|                                                                                                           |                          | ٢٠١,١٩٧,١٩٠,١٥٧,١١٢,٧٣                              | لبنان       |
|                                                                                                           |                          |                                                     | لندن        |
|                                                                                                           |                          |                                                     | ليبيا       |

## خامساً: فهرس الكتب والمطبوعات

(أ) الكتب والأبحاث والدراسات والتقارير والبيانات والمقالات والمذكرات والدروس والمحاضرات ومشروعات القوانين والدساتير والموسوعات والمناظرات والوثائق والتقديمات

(أ)

|                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الأحكام السلطانية - للهارودي ..... ١١٨                                                                |
| الإحکام في أصول الأحكام - لابن حزم ..... ١١٨                                                          |
| إحياء علوم الدين - لأبي حامد الغزالي ..... ١٤٨، ١٤٧                                                   |
| إرشاد الأمة - للشيخ محمد بخيت المطيعي ..... ١١٨                                                       |
| الإسلام بين التنوير والتزوير - للدكتور محمد عمارة ..... ١٣٥                                           |
| الإسلام وأصول الحكم: بحث في الخلافة الإسلامية - للشيخ علي عبد الرزاق ..... ٢٤، ٢٤                     |
| الإسلام والتعديدية: التنوع والاختلاف في إطار الوحدة - للدكتور محمد عمارة ..... ١٣٢                    |
| الإسلام والشرق - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ١٠٧، ١٠٦، ١٠٥، ١٠٤                                |
| إسلاميات السنهاوري باشا - للدكتور محمد عمارة ..... ١٥٥، ١١٥، ٧٤                                       |
| أصول البزدوي - لفخر الإسلام أبي الحسن علي بن محمد البزدوي ..... ١١٨                                   |
| أصول القانون - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري، بالاشتراك مع الأستاذ أحمد حشمت أبو ستيت ..... ٨١، ٤٥، ٣٩ |
| الأغاني - لأبي الفرج الأصفهاني ..... ١٧                                                               |
| الأمالي - لأبي علي القالي ..... ٨٠، ٤٥، ١٧                                                            |
| الإمبراطورية العربية التي نبشر بها - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ١٠٩، ١٠٨                      |
| الامتيازات الأجنبية - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ١٨٣، ١٨٢                                     |
| الامتيازات الأجنبية - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٧٩، ٣٥                                       |

- الأوراق الشخصية (مذكرات الدكتور عبد الرزاق السنهوري) -  
إعداد: د. نادية عبد الرزاق السنهوري، ود. توفيق الشاوي ..... ١٦، ١٣، ٩.....
- ١٧، ١٨، ٢٠، ١٩، ٢١، ٢٣، ٢٤، ٢٦، ٢٧، ٢٨، ٣٢، ٣١، ٣٣، ٣٤، ٣٥، ٣٩، ٤٠.....
- ٤١، ٤٢، ٤٤، ٤٧، ٤٨، ٤٩، ١٠٩، ١١١، ١١٢، ١١٣، ١١٤، ١٣٩، ١٤١، ١٤٠، ١٤٢.....
- ١٥٥، ١٥٦، ١٥٧، ١٧٧، ١٧٨، ١٩٢، ١٩٣، ١٨٩، ١٧٧، ١٩٧.....
- (ب)
- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع - للكاساني، علاء الدين  
أبي بكر بن مسعود بن أحمد، الحنفي ..... ١١٨.....
- (ت)
- تصحيح الفروق - للشيخ محمد علي حسين ..... ١٨١، ١٨٠.....
- (تصدير) للترجمة العربية لكتاب (تاريخ النظريات السياسية)  
ترجمة الأستاذ حسن جلال العروسي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٢، ٧٢.....
- التصريف القانوني والواقعة المادوية القانونية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٢، ٧٢.....
- تطبيق نظرية الظروف الطارئة على عقود البيع المبرمة قبل  
قانون الإصلاح الزراعي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨١، ٤٥.....
- تطور لائحة ترتيب المحاكم الشرعية المصرية - للدكتور  
عبد الرزاق السنهوري ..... ٧٩، ٣٥.....
- التعاون الثقافي والتشرعي ما بين البلاد العربية - للدكتور  
عبد الرزاق السنهوري ..... ٨١، ٦٢٠.....
- التعريفات - للشريف الجرجاني ..... ١٩١.....
- التعسف في استعمال الحق بالشريعة الإسلامية - للدكتور محمود فتحي ..... ١٤٧، ٢٥.....
- ١٤٩، ١٤٨.....
- تقارير مجلس الدولة منذ ولادة السنهوري سنة (١٩٤٩ م) وحتى سنة  
(١٩٥٤ م) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨١، ٦٢.....
- تقديم مجلة القضاء العراقية - في عهدها الجديد - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٠.....
- تقديم مجلة مجلس الدولة - منذ عددها الأول في يناير (١٩٥٠ م)  
حتى سنة (١٩٥٤ م) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨١.....

- تقرير عن أعمال المؤتمر الدولي الأول للقانون المقارن - لإدوار لامبير ..... ١٥٦، ١٥٧  
 تقرير عن أعمال المؤتمر الدولي للقانون المقارن (بلاهاري) - .....  
 للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٣٥، ٧٩، ١٥٦، ١٥٧  
 التمييز ما بين الأحوال الشخصية والأحوال العينية - للدكتور حسن بغدادي ..... ١١٨  
 تهذيب الفروق والقواعد السنوية في الأسرار الفقهية - للشيخ محمد علي حسين ..... ١٨٠  
 ١٨١، ١٨٢

(خ)

- الخلافة الإسلامية - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦، ٧  
 ..... ١٠، ١٠١، ١٠٠، ٨٨، ٨٧، ٧٩، ٧٨، ٢٨، ٢٧، ١١، ١٠  
 ..... ١٢٣، ١٢٢، ١٢١، ١٠٤، ١٠٣، ١٥٧، ١٥٨، ١٥٩

(د)

- دستور دولة اتحاد الإمارات العربية - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٥، ٨، ٧٨، ٧٩  
 دستور دولة السودان - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٥، ٦، ٧٨  
 ..... ٧٩، ٢٠٠، ٢٠١، ١٩٧، ٧٩

- دستور دولة الكويت، وقوانينها: التجاري، الجنائي، والإجراءات الجنائية،  
 والمرافق، وقانون الشركات، وقوانين عقود المقاولة، والوكالة عن المسؤولية  
 التقتصيرية وعن كل الفروع - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦٥، ٧٥، ٧٨، ١٠٠  
 ..... ١١٥، ١٧٥، ١٧٦، ١٩٧، ٢٠١، ١١٦، ١١٥

- الدين والدولة في الإسلام - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٣٤، ٣٥، ٧٩، ١٠٣، ١٠٤، ١٢٦، ١٢٧، ١٢٨، ١٥٠، ١٥١، ١٥٥، ١٥٦

(ر)

- رثاء عبد العزيز باشا فهمي - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦٢، ٨٠  
 الروابط الثقافية والقانونية في البلاد العربية - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦٢، ٨٠

(ش)

- الشرق والإسلام - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٣١، ٣٢، ٣٥، ٧٩، ٨٠  
 الشريعة الإسلامية - للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٣٥، ٣٩، ٤٥  
 ..... ٧٩، ٨٥، ٨٧

- الشريعة الإسلامية كمصدر للتشريع المصري – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٣٩  
 (ظ)
- ظاهرة الرواية – لمحمد بن الحسن بن فرقد الشيباني ..... ١٩١، ١٩٠  
 (ع)
- عقد الإيجار – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٨٠، ٧٩، ٣٥، ٣٤، ٣٠ .....  
 عقد البيع في مشروع القانون المدني العراقي – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦٥  
 ٨١، ٨٠، ٣٨، ١٨، ١٧ .....  
 العقد الفريد – لابن عبد ربه ..... ١٨، ١٧ .....  
 علم أصول القانون – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٨١، ٨٠، ٣٨ .....  
 علمتني الحياة – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٨٢، ٦٢ .....  
 (ف)
- فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية (رسالة دكتوراه باللغة الفرنسية)  
 للدكتور عبد الرزاق السنهاوري – ترجمة: د. نادية السنهاوري،  
 مراجعة: د. توفيق الشاوي ..... ٧٩، ٧٨، ٢٩، ٢٨، ٢٧، ١١، ١٠، ٧، ٦ .....  
 ١٩٠، ١٥٩، ١٥٨، ١٥٧، ١٠٢، ١٠١، ٨٨، ٨٧، ٨٥ .....  
 فلسفة الثورة – بجمال عبد الناصر ..... ٦٦، ٦٥ .....  
 (ق)
- قانون البيانات، بما فيه من قواعد الإثبات الم موضوعية والإجرائية – للدكتور  
 عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦٥ .....  
 القانون المدني الإماراتي – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ١٨٤، ١٧٣، ١٧٢ .....  
 ١٩٥، ١٨٥ .....  
 القانون المدني السوداني – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٤٧، ٤٦، ٦، ٥ .....  
 القانون المدني السوري، ومذكرته الإيضاحية – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٧٨ .....  
 ١٩٥، ١٨٥، ١٨٤، ١٧٣، ١٧٢، ٧٩ .....  
 القانون المدني العراقي، ومذكرته الإيضاحية – للدكتور عبد الرزاق السنهاوري ..... ٦٥ .....  
 ١٩٧، ١٩٥، ١٩٤، ١٨٦، ١٨٥، ١٧٣، ١٧٢، ١٧١، ١٧٠، ٧٩، ٧٨

- القانون المدني العربي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٦٥، ٣٧، ٧٢
- القانون المدني الكويتي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ١٧٥، ١٨٣، ١٨٢، ١٨٧، ١٨٨، ١٨٦، ١٨٣، ١٩٤، ١٩٠، ١٨٨
- القانون المدني الليبي، ومذkerه الإيضاحية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٦٥، ٢٠١، ٢٠٠، ١٩٧، ١٨٥، ١٨٤، ٨، ٧
- القانون المدني المصري، ومذkerه الإيضاحية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٣٩
- قصيدة في تأبين السنهوري - للشاعر عزيز أباذهلة ..... ٤٠، ٧٧، ٧٨، ١٦٥، ١٦٧، ١٦٦، ١٦٨، ١٦٩
- القيود التعاقدية على حرية العمل في القضاء الإنجليزي (المعيار المرن والقاعدة الجامدة في القانون) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٦
- كتز الوصول (أصول البздوي) - لفخر الإسلام أبي الحسن علي بن محمد البздوي ..... ١٢١، ٧٩، ٧٨، ٢٧، ٢٦، ٧
- (ك)
- الكتاب الأسود - لمكرم عبيد ..... ٤٦، ٤٧
- كشف الأسرار لعبد العزيز بن أحمد بن محمد علاء الدين، البخاري ..... ١١٨
- كلمة تأبين - للمستشار حنفي محمود الفزارى ..... ١١٨
- كتز الوصول (أصول البздوي) - لفخر الإسلام أبي الحسن علي بن محمد البздوي ..... ١١٨
- (م)
- محفوظات أرشيف وزارة الخارجية الفرنسية - بباريس ..... ١٣٣، ١٣٤
- مخالفة التشريع للدستور، والانحراف في استعمال السلطة التشريعية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٦٢، ٨١
- مختصر القواعد الأساسية في الأحوال الشخصية للطوائف الكاثوليكية (مجموعة جlad) - لفيليپ بن يوسف جlad ..... ١١٨، ١١٩
- المدخل لدراسة القانون - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٣٠
- مراسلات القناصل ..... ١٦٣، ١٦٢، ١٣٤، ١٧١، ١٧٢، ١٧٤، ١٧٥

- مرشد الحيران في المعاملات الشرعية على مذهب الإمام الأعظم ..... ٢١٩
- أبي حنيفة النعمان، ملائمة العرف الديار المصرية وسائر الأمم الإسلامية ..... ٢١٩
- لـ محمد قدرى باشا ..... ٨، ٧، ٣٧، ٤٦، ٣٨، ١٧٨، ١٧٩، ١٨٠، ١٨١، ١٨٥، ١٨٦ ..... ٢١٩
- المسؤولية التقصيرية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري بالاشتراك مع الأستاذ حلمي بهجت بدوي ..... ٣٥، ٨٠، ٧٥، ٣٥ ..... ٢١٩
- المسؤولية التقصيرية في الفقه الإسلامي (دراسة باللغة الفرنسية) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٤٥، ٣٩ ..... ٢١٩
- مشروع تقييم القانون المدني المصري - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٣٩، ٦، ٥ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني الإماراتي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٧٨، ٦، ٥ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني السوداني - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ١٩٧، ٦، ٥ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني السوري - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٧٨، ٦، ٥ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني العراقي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٢٠١، ٢٠٠، ١٧٣، ١٧٢، ٧٩ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني العربي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٩، ٨، ٦، ٥ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني الكويتي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ١٧٦، ١٧٥، ١٣٠، ١١٦، ٣٧ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني الليبي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٧٩، ٧٨، ٦، ٥ ..... ٢١٩
- مشروع القانون المدني المصري - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ١٦٦، ١٦٥ ..... ٢١٩
- ١٦٧، ١٦٨، ١٦٩، ١٧٠، ١٧١، ١٧٢، ١٧١، ١٩٦، ١٩٧، ١٩٨ ..... ٢١٩
- مصادر الحق في الفقه الإسلامي (دراسة مقارنة بالفقه الغربي) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٥، ٨٢، ٧٣، ٧٢، ٦٧، ٦٦، ٥٢، ١١، ١٠ ..... ٢١٩
- المعيار في القانون (دراسة بالفرنسية) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٠، ٤٥، ٣٩ ..... ٢١٩
- المفاوضات في المسألة المصرية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨١، ٦٢ ..... ٢١٩
- مقارنة المجلة بالقانون المدني العراقي - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٣٨، ٣٧ ..... ٢١٩
- ١٧٨، ١٧٣، ١٧٢، ٨١، ٨٠ ..... ٢١٩

|                                                                                                                                                                       |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| مقدمة كتاب «الالتزامات الأجنبية» - بحث تحليلي للمقتراحات<br>البريطانية بشأن الامتيازات الأجنبية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٠، ٧٩، ٤٤                        |  |
| من مجلة الأحكام العدلية إلى القانون المدني العراقي (حركة التقنيين<br>المدنيين في العصور الحديثة) - للدكتور<br>عبد الرزاق السنهوري ..... ١٧٨، ١٧٣، ١٧٢، ٨٠، ٧٩، ٣٨، ٣٧ |  |
| الموجز في النظرية العامة لالتزامات - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨١، ٤٥، ٣٩                                                                                     |  |
| الميثاق - جمال عبد الناصر ..... ٦٦، ٦٥                                                                                                                                |  |
| (ن)                                                                                                                                                                   |  |
| بين العرب والمسلمين للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٠، ٣٨، ٣٧                                                                                                      |  |
| ١٢٩، ١٢٨، ٨١                                                                                                                                                          |  |
| نموذج لتقنين الشريعة الإسلامية (في القانون المدني العراقي) -<br>للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٦، ٥                                                                |  |
| (و)                                                                                                                                                                   |  |
| واجبنا القانوني بعد معااهدة سنة (١٩٣٦ م) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٤٥                                                                                       |  |
| واجبنا القومي بعد معااهدة سنة (١٩٣٦ م) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٤٥                                                                                         |  |
| ٨١، ٨٠                                                                                                                                                                |  |
| وجوب تنقيح القانون المدني وعلى أي أساس يكون هذا التنقيح -<br>للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٣٥، ٩، ٨، ٦، ٥                                                         |  |
| الوجيز (تلخيص للوسيط) - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٧٧، ٧٣، ٧٢                                                                                                  |  |
| ٨٢، ٧٨                                                                                                                                                                |  |
| الوحدة العربية - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٧١، ١٦، ١٥                                                                                                         |  |
| ٨١، ٨٠، ٧٤، ٧٣، ٧٢                                                                                                                                                    |  |
| ال وسيط - في شرح القانون المدني - للدكتور عبد الرزاق السنهوري ..... ٨٢، ٧٨، ٧٧                                                                                        |  |
| وصية غير المسلم وخضوعها للشريعة الإسلامية - للدكتور<br>عبد الرزاق السنهوري ..... ١١٩، ١١٨، ١١٦، ١١٥، ٨١، ٤٥، ٤٣، ٤٢، ٤١                                               |  |
| (ي)                                                                                                                                                                   |  |
| اليوم والغد - لسلامة موسى ..... ١٣٥، ١٣٤                                                                                                                              |  |

## (ب) صحف ومجلات

|                     |                         |                              |                      |
|---------------------|-------------------------|------------------------------|----------------------|
| ٨٠، ٤٥              | مجلة الرابطة العربية    | ١٣٣                          | التنكية والتبيكية    |
| ٧٩، ٣٩، ٣٦          | مجلة القانون والاقتصاد  | ٤٣                           | الجريدة              |
| ١٨٥، ٨١، ٨٠         |                         |                              | السياسة «الأسبوعية»  |
| ٨٠، ٣٨، ٣٧، ٣٥      | مجلة القضاء (العراقية)  | ٨٠، ٣٥، ٣٢                   | مصر الفتاة           |
| ١٦٠                 | مجلة القضاء (المصرية)   | ٥٩                           | المقططف              |
| ٦١، ٦٠، ٥٩          | مجلة مجلس الدولة        | ٣٣                           | المؤيد               |
| ٨٢، ٧٧، ٦٤، ٦٢      |                         | ٤٣                           |                      |
| ١٢٧، ٨١، ٤٩، ٤٦، ٣٥ | مجلة المحاماة           | ٤٦، ٣٨، ٣٧                   | مجلة الأحكام العدلية |
| ١٣٣                 | مجلة المنار             | ١٧٨، ١٧٦، ١٧٥، ١٣١، ١١٢، ١١١ |                      |
| ٨٠، ٣٨              | مجلة المدایة (العراقية) | ١٩١، ١٩٠، ١٨٤، ١٨٣، ١٨٢، ١٧٩ | مجلة الأستاذ         |
| ٨٢، ٦٢              | مجلة الملال             | ١٣٤                          |                      |
| ٧٤                  | مجلة هيئة قضايا الدولة  | ٢٩                           | مجلة جامعة بروكسل    |

\*\*\*

## سادساً: فهرس الأشعار

### قافية الهمزة

في صفحة: ٩٤

فانظروا في الجو هل راح وجاء  
ض قد صعر الخد بجبار السماء  
أنت في الأصل سوى طين وماء

١- أطلقواه كوكباً نحو الفضاء  
أتري جبار هذى الأر  
أيها الإنسان لاتزهُّ فما

في صفحة: ٩٥

ثم أصبح اليوم عهد فضاء  
آية الله نورها في السماء

٢- كان عهداًنا بالأمس عهد بخار  
أيها المؤمنون بالله هذى

### قافية الباء

في صفحة: ٩٨

محيط بنا في البعد كما أو القرب  
رحيم فهل تستطيع عيشاً بلا رب؟!

٣- هو الله، إن نبعد دنا، فجلاله  
إذا الناس لم تؤمن برب مهمين

### قافية الدال

في صفحة: ١٩

ونوم المسلمين على قتاد  
وقومي شتّتوا في كل واد  
إذا نسيت نفوساً في الصفاد

٤- أرضى أن أنام على فراشي  
وأهنا في النعيم برغد عيش  
فلا تعمت نفوس في صفاء

في صفحتي: ١٧٨، ٤٦

منه الأصول وقامت أفرع جدد  
منها الفروع وظل المجنع والوتد؟

٥- أبا حنيفة هذا فقهكم بقيت  
ماذا على الدوحة الشباء إن ذهبت

في صفحتي: ١٩٨، ٩٨، ٨٩

إلا لأنني أعبد المعبودا  
شيء يؤكّد لـ إله وجودا؟

٦- الله يعلم أني ما عشقت عباده  
أرى جمالاً ثم لا أصبو إلى

في صفحة : ٥٦

نون عهداً قد مضى وبدأت عهداً  
مفاخرًا وبنيت مجدًا

ـ إني ختمت بذلك القا  
وأقمت للوطن العزيز

في صفحة : ٧٠

ولم أتزحزح في التفاؤل عن عهدي  
فعندي من الإيمان بالحق ما عندي

ـ تحملتها أيام كرب وشدة  
فيARP صبرًا، ثم يارب فرجة

في صفحة : ٤٠

ثم خلّفت الولد  
بعدي أنس وكمد  
أباء لم يعوزك رد

ـ خلّفت بنتًا في حياتي  
فالبنت «نادية» أتنى  
إذا سألت عن الوليد

في صفحة : ٤١

أرزقه إلا بعد جهد

ـ ولدي هو «القانون» لم

في صفحتي ٩٣، ٦٨

قلق البنود مجلل بسوان

ـ يا أحمد، القانون بعدك غامض

## قافية الراء

في صفحة ٩٤، ٤٧

أقابله بعزم منه أكبر  
يعاركها فيكسر أو فيصهر

ـ إذا مانابني خطب كبير  
ومن تعركه أحداد شداد

في صفحة : ٤٠

وصلت الليل فيها بالنهار  
أسأل عزيمة الأسد المثار  
فقانوني من الدنيا فخاري

ـ جهود منهكات مضنيات  
وكنت إذا استبد اليأس يوماً  
إذا افتخرروا بمال أو بجاه

## قافية العين

في صفحة ٦٩

وسرنا في الركاب فكان أسع

ـ أردنا أن نسايره وثيداً

تغنى أم كلثوم بمصر وفي بغداد ميشاق يوقد!

فافية اللام

٤٢: في صفحة

ورجال صلاحهم مستحيل  
يقول، وإن قال شيئاً فعل  
تسامي السماء، وأي الدول

- ١٤- بلد هازل وشعب هزيل
- ١٥- تعال تأمل زعامة من حمى أمة وبني دولة

قافية الميم

في صفحة ٤٢:

في هذه الدنيا من الآلام  
مَرْ وَلَمْ تُشْفِقْ عَلَى أَحْلَامِي  
مَا لَا يَرَى يَجْوَلُ فِي أَوْهَامِي

١٦- أشكو إلى الخمسين ما قاسيته  
قذفت بي الأيام من حلول إلى  
فبلوت من حلول الدنيا ومرّها

فافية النون

صفحة ٦٩ في

أصيـبـ بـهـ دـاـوـهـ سـالـسـ طـانـ  
وـلـاـ بـالـخـطـوبـ الـجـارـيـاتـ يـدانـ

١٧- فيارب زحـزـح غـمـة مـا لـنـا بـهـا  
وـكـنـا كـمـن يـخـشـي الصـدـاع فـعـنـدـمـا

صفحة ٩٩ في

ووْقَشِي شر نفسي فهی تغوييني

## ١٨ - لَا هُمْ بُثْتُ فَوَادِي بَعْدَ زَعْزَعَةٍ

فی صفحتی ۹۲، ۹۹:

إن يقصني عنك شيء فهني تدينيني

١٩- ولی على الأرض آمال مقدسة

قافية الماء

صفحة ٣٥ في

## الغالية واللائحة

## ٢٠- بنیادی نادیہ رائتھا میرہ

ولهارفيقة عمرها ثمانية  
سألتها: ما الفرق في السن ياناديه؟

في صفحة ٣٦

غر عامين عمّاهيه  
مِنْ أَنْتَمَا سُوَاسِيَّة  
هَا عَلَى سَنَهَا باقِيَّة؟!

فأجابات: أنا أاص  
قلت: إذن بعدها  
فأجابات: وهل ترا

في صفحة ٧٣

وأصاب القانون في برهانه  
عزم عن صوغه وعن إتقانه  
في ديبابيج علمه وبيانه  
من طرابلسه إلى بغداده  
ساخرًا من يقينه وحصانه  
والإباء الوقور من سقطاته

٢١ - غَيْبُ الْمَوْتِ شَافِعِي زَمَانِهِ  
جَهَدَ فَرِدٌ تَعْيَا الْمَجَامِعُ ذَاتَ الـ  
جَمْعِ الشَّرْقِ وَحْدَهُ فَتَلاقَى  
مِنْ أَقَاصِيِّ خَلِيجِهِ لِدَمْشَقِ  
سَادِنِ الْعَدْلِ أَعْرَضَ الْعَدْلَ عَنْهُ  
رَأْيَهُ الْحَرْ عَدْ مِنْ سِيَّئَاتِهِ

في صفحة ٧٤

هـ من فضله ومن رحماته  
يتولى عليك في جنانه  
منظوي في صيامه وصلاته  
فقه مهم ما شيعوا من رفاته  
بحرج للشرق فاستسقى من فراته  
ومن الناس ميّت في حياته

إيه عبد الرزاق أضفى عليك اللـ  
وشولاك من رضاه بفيفـ  
يكرم الله نافع الناس قبل الـ  
لم يمت عالم جاهير أهل الـ  
لا، ولا المشعر الخضم الذي فـ  
أنت حـي وإن طوتك المـنـايا

في صفحة ٣١

وتحصـنـوا بـسيـوفـهـ وـحرـابـهـ  
لا يـدخلـونـ الـبيـتـ منـ أـبـوابـهـ

ـنـوابـ هـذـاـ الشـعـبـ صـفـواـ جـنـدـهـمـ  
ـماـ بـالـهـمـ متـوجـسـينـ كـأـنـهـمـ

في صفحة ٣٢:

من كيد شعب أمعنوا في حربه  
يأتي ليحمي الشعب من نوابه

وتحصنا بالجند حتى يأمنوا  
والشعب ينكرهم فهل من منصف

في صفحة ٥٥:

٢٢- وطني غذيت بمانه وبريه  
وقف عليه دمي وما أحرزته

\*\*\*

## سابعاً: فهرس المصادر والمراجع

- أحمد عطية الله: (القاموس السياسي) طبعة القاهرة - سنة (١٩٨٠ م).
- : (القاموس الإسلامي) طبعة القاهرة - سنة (١٩٦٣ م).
- أحمد فتحي مرسي (المستشار): (من العبريات الخالدة: أستاذ الأستاذة) - مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة (١٩٨٩ م).
- إدوار لامبير: (تقرير من أعمال المؤتمر الدولي الأول للقانون المقارن) سنة (١٩٣٢ م).
- توفيق الشاوي (دكتور): (الخلافة الإسلامية ورسالة السنهوري) - مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة (١٩٨٩ م).
- الجرجاني (الشريف): (التعريفات) طبعة القاهرة - سنة (١٩٣٨ م).
- حسن بهجت محمد البليقني (المستشار): (الفقيه الإمام الدكتور عبد الرزاق السنهوري) - مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة (١٩٨٩ م).
- حنفي محمود الفزارى (المستشار): (كلمة تأبين) - مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة (١٩٨٩ م).
- زكي المهندس (الأستاذ): (تأبين المرحوم عبد الرزاق السنهوري) - مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية (١٩٨٩ م).
- سركيس (يوسف إليان): (معجم المطبوعات العربية والمعربة) طبعة القاهرة - سنة (١٩٢٨ م).
- سلامة موسى: (اليوم والغد) - طبعة القاهرة - سنة (١٩٢٨ م).
- السنهوري (دكتور عبد الرزاق): (الأوراق الشخصية) - مذكرات - إعداد: د. نادية عبد الرزاق السنهوري، د. توفيق الشاوي - طبعة القاهرة - سنة (١٩٨٨ م).
- : (فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية) - ترجمة: د. نادية السنهوري، مراجعة: د. توفيق الشاوي. طبعة القاهرة - سنة (١٩٨٩ م).
- : (مصادر الحق في الفقه الإسلامي) طبعة القاهرة - الثالثة - سنة (١٩٦٧ م).

- : (الدين والدولة في الإسلام) مجلة المحاماة الشرعية - سنة (١٩٢٩ م).
- : (تطور لائحة ترتيب المحاكم الشرعية - مجلة المحاماة الشرعية) - سنة (١٩٢٩ م).
- : (الإسلام والشرق) صحيفة السياسة الأسبوعية - أكتوبر - سنة (١٩٣٢ م).
- : (تقرير عن المؤتمر الدولي الأول للقانون المقارن - بلاهاري) - سنة (١٩٣٢ م).
- : (وجوب تنقيح القانون المدني المصري وعلى أي أساس يكون التنقيح) - سنة (١٩٣٢ م).
- : (نبي المسلمين والعرب) - مجلة الذكرى - بغداد - سنة (١٩٣٦ م).
- : (الإمبراطورية العربية التي تبشر بها) - مجلة الرابطة العربية - القاهرة - سنة (١٩٣٦ م).
- : (من مجلة الأحكام العدلية إلى القانون المدني العراقي) - بغداد - سنة (١٩٣٦ م).
- : (مشروع تنقيح القانون المدني) - القاهرة - سنة (١٩٤٢ م).
- : (وصية غير المسلم) - مذكرة مقدمة إلى محكمة النقض - القاهرة - سنة (١٩٤٢ م).
- : (نموذج لتقنين الشريعة الإسلامية) - في القانون المدني العراقي.
- : (القانون المدني العربي) - سنة (١٩٥٣ م).
- عبد الباسط جيعي (دكتور): (عبد الرزاق السنهاوري: الرجل الذي فقدناه) - مجلة هيئة قضايا الدولة - بيروت سنة (١٩٨٩ م).
- عبد الله النديم: (مجلة الأستاذ) سنة (١٨٩٢ م).

- عبد الوهاب الكيالي (محرر - دكتور) : (موسوعة السياسة) طبعة بيروت - سنة ١٩٨١م).
- عثمان حسين عبد الله (المستشار) : (الفقيه الرائد والشرع العظيم) مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- (الستهوري ونظرته إلى الإسلام والشريعة) مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- مجلة هيئة قضايا الدولة: (الستهوري القاضي العادل) - يونية سنة ١٩٨٩م).
- محمد زكي عبد البر (دكتور) : (أستاذنا الستهوري والشريعة الإسلامية - معهد الفقه الإسلامي المقارن) مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- محمد عزيز أباطة باشا (الشاعر) : (قصيدة في تأبين الستهوري) مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- محمد عماره (دكتور) : (الإسلام بين التنوير والتزوير) طبعة القاهرة - سنة ١٩٩٥م).
- محمد مختار باشا المصري: (التوقيفات الإهامية في مقارنة التواريخ) - دراسة وتحقيق: د. محمد عماره. - طبعة بيروت سنة ١٩٨٠م).
- محمد مصطفى القلي (دكتور): (تأبين الدكتور الستهوري) - مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- مصطفى الفقي (المستشار) : (السيرة الذاتية للدكتور الستهوري) مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- نادية الستهوري (دكتورة) : (احتفال الستهوري بأعياد ميلاده) مجلة هيئة قضايا الدولة - يونية سنة ١٩٨٩م).
- (ذكريات أبي ومذكراته الشخصية) - تقديم لأوراقه الشخصية - القاهرة - سنة ١٩٨٨م).
- يونان لبيب رزق (دكتور) : (تاريخ الوزارات المصرية) طبعة القاهرة - سنة ١٩٧٥م).

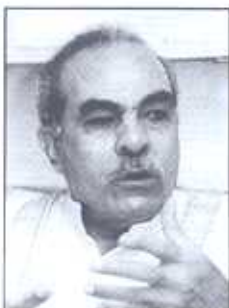
رقم الإيداع

٢٠٠٨/٢٤١٧٧

I. S. B. N

977 - 342 - 690 - 4

## السيرة الذاتية للمؤلف



- الدكتور / محمد عمارة.
- مفكر بارز واكتب الحركة الفكرية المعاصرة ونفذ إلى أعماقها.
- ولد بمصر سنة ( ١٩٣١ - ١٣٤٩ھ ) .
- درس بالأزهر تسع سنوات حتى نهاية المرحلة الثانوية ثم في كلية دار العلوم جامعة القاهرة ومنها نال درجة الليسانس في اللغة العربية والعلوم الإسلامية.
- أكمل دراساته العليا بكلية دار العلوم في الفلسفة الإسلامية، وكانت أطروحته للماجستير عن (المعزلة ومشكلة الحرية الإنسانية)، أما موضوع الدكتوراه فكان عن (الإسلام وفلسفة الحكم) .
- متفرغ للعمل الفكري، قدم للمكتبة العربية الإسلامية أكثر من ١٠٠ كتاب ما بين تأليف وتحقيق لتراثنا القديم منه والحديث وتميز في أعماله الفكرية اهتماماته بقضايا الفكر الإسلامي المتعددة قديمها وحديثها، وكذلك قضايا التراث الفكري والفلسفي والحضاري في محاولة جادة للإسهام في صياغة المشروع الحضاري العربي الإسلامي البديل عن مشروع التغريب، كما تتميز كتاباته بالنظرية النقدية لتراث حقبة التراجع والجمود في تاريخنا الحضاري، وبقراءة جديدة لأصولنا الفكرية في ضوء متغيرات العصر، وينطق الأصالة الإسلامية المعاصرة المتميزة.
- من أهم كتبه: الأعمال الكاملة لرواد عصر النهضة؛ الطهطاوي والأفغاني ومحمد عبده والكواكبي، كما كتب في (الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري) و (الإسلام وحقوق الإنسان) و (الغزو الفكري وهم أم حقيقة) و (الطريق إلى اليقظة الإسلامية) و (العلمانية ونهضتنا الحديثة) و (الإسلام والمستقبل) و (الاستقلال الحضاري) .

# الكتاب في سطور

جاءت عظمة السنهوري لجعل منه إماماً في فقه الشريعة الإسلامية، وفي فقه القانون الحديث معاً.. ثم صعدت به هذه العظمة إلى العمل على أن تكون الشريعة الإسلامية هي المصدر الأول والوحيد للقانون الحديث.. فكان له موقع الإمامة والريادة في تيار الاحياء الإسلامي، والتقدم والنهوض بالإسلام، فهو صاحب عبقرية فذّة وجامعة بين إمام الفقه وفقيـه القانون؛ فبالإضافة إلى جهوده في القانون المدني الحديث في مصر وسوريا والعراق وليبـا والكويـت... وغيرها، قام بوصل القانون الحديث بالفقـه الإسلامي والشـريعة الإسلامية. فيقدم الكتاب الصفحات والأفـكار والدراسـات التي كتبـها السنـهوري عن المـدنـية الإـسلامـية.. والـشـريـعـة الإـسلامـية.. وـالـفقـه الإـسلامـي.. وـعـلـاقـة الـدـين بالـدـولـة في الإـسلام.. وـفـقـه الـخـلـافـة الإـسلامـية.. وـمـصـادـر الـحق في الشـريـعـة الإـسلامـية.. وـوـصـلـه الـقـانـون المـدنـي والـشـريـعـة الإـسلامـية وـالـفقـه الإـسلامـي. وبـذـلـك تـجـلـى عـظـمـة السـنـهـورـي باـشا: الإـمامـ الخامسـ فيـ الـفـقـه الإـسلامـي كـماـ هوـ الـفـقـيـه الـفـذـيـ فيـ الـقـانـون المـدنـيـ الـحـدـيثـ.



## الناشر

دار الأ LAPLAM و الشـريـعـة الـسـنـهـورـيـةـ وـ الـجـزـئـيـةـ

الـقاـهـرـةـ - مـصـرـ - ١٢٠ـ شـارـعـ الـأـزـهـرـ - صـ.ـبـ ٦٦١ـ الـفـوـرـيـةـ

هـاـفـتـ ٢٢٧٤١٥٧٨ـ - ٢٢٧٤١٥٧٩ـ - ٢٢٧٤١٥٧٧ـ - ٢٢٧٤١٥٧٦ـ - ٢٢٧٤١٥٧٥ـ

(٢٠٢) ٢٢٧٤١٥٥٠ - (٢٠٢) ٢٢٧٤١٥٥١ - (٢٠٢) ٥٤٣٣٣٠٤ - (٢٠٢) ٥٤٣٣٣٠٣

الـاسـكـنـدـرـيـةـ - هـاـفـتـ ٥ـ فـاـكـسـ ٥٤٣٣٣٠٤ - فـاـكـسـ ٥٤٣٣٣٠٣

www.dar-alsalam.com info@dar-alsalam.com

ISBN: ٩٧٧-٣٤٢-٦٩٠-٢



9 789773 1426903